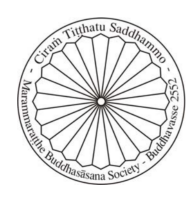
### Suttantapiṭake Aṅguttaranikāye

Ekakanipātassa samvannanābhūtā
Bhadantamahābuddhaghosattherena katā

## Manorathapūraņī nāma

# ANGUTTARAŢŢHAKATHĀ

(Pathamo bhāgo)



Buddhavasse 2552 Marammavasse 1370 AD. 2008

#### Romanized from Myanmar version published in 1968

© Buddhasāsana Society

#### Atthakathā Series 17

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs
Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| ς. | 71  | T | λ | 71  | $\Gamma$ | v |
|----|-----|---|---|-----|----------|---|
| 7  | 7.1 | г | v | , , | ι.       | v |

|                            |            |          |     |          |        | VOW.   | ELS          |                   |       |        |      |       |                   |
|----------------------------|------------|----------|-----|----------|--------|--------|--------------|-------------------|-------|--------|------|-------|-------------------|
| න <i>ව</i>                 | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū  |        | e e  |       | သ ၀               |
| C                          |            |          |     |          |        | TS W   |              |                   | EL "A | ,,     |      |       |                   |
|                            |            | က        | ka  | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha    | c na   |      |       |                   |
|                            |            | o (      | ca  | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa    | p_ña   |      |       |                   |
|                            |            | •        | a   | _        |        | ခု da  |              |                   |       |        |      |       |                   |
|                            |            |          |     |          |        | з da   |              |                   |       | •      |      |       |                   |
| o pa ο pha ο ba თ bha ω ma |            |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      |       |                   |
| ω y                        | a c        | ra ra    | ∾ . | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h   | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|                            |            |          |     |          |        | IN CO  |              |                   |       |        |      |       |                   |
| _o .                       | _1 = ā     | <u> </u> | i . | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a   | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka                       | ကာ ka      | ā ကိ     | ki  | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū     | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha                      | อ์ khā     |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      | බේ kh |                   |
|                            |            |          |     | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS   |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka                  |            | င်္ဃ ṅgl | ha  | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l     | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh                    | a          | g cca    |     | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |       | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya                     |            | g cch    | a   | a        | s init | a      | <b>န်</b>    | nta               |       | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri                     |            | g jja    |     | a        | ի inpa | a      | 8            | ntva              |       | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla                      |            | g jjha   | l   | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |       | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva                      |            | ည ñña    | a   | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |       | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya                    | L          | ə ñha    |     | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |       | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva                     |            | g ñca    |     | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -     | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga                      |            | නූ ñch   | a   | 0        | g tra  |        | 8            | nna               |       | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha                     |            | g ñja    |     | <u> </u> | dda    |        | နှု          | nya               |       | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya                      |            | g ñjha   | a   | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |       | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra                      |            | ş tta    |     | ब        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |       | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka                   |            | g ttha   |     | િલ       | dra    |        |              | ppha              |       | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha                     |            | ð qqa    |     | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |       |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga                      |            | ~        |     | J        |        |        | •            |                   |       | -      |      |       | <br>              |
|                            |            | Э        | J   | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈     | 6      | 0    |       |                   |
|                            |            | 1        | 2   | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8     | 9      | 0    |       |                   |

#### Nidānakathā

Sirimatā amhākam Buddhena Bhagavatā Arahatā Sammāsambuddhena sakalalokapatthaṭamahākaruṇāsinehasiniddhahadayena sabbattha appaṭihatasabbaññutānāvaraṇādiñāṇobhāsasamujjalitena sanarāmaralokagurunā sadevakassa lokassa atthāya hitāya sukhāya dhammo ca vinayo ca desito paññatto, so pariyattipaṭipattipaṭivedhavasena vibhattesu tīsu saddhammesu pariyattisaddhammo nāma, tadeva ca sāsanaṭṭhitiyā pamāṇam, satiyeva hi tasmim itare uppajjanti, nāsati, vuttañhetam Aṅguttaraṭṭhakathāyam— (Aṁ-Ṭṭha 1. 72 piṭṭhe)

"Suttantesu asantesu, pamuṭṭhe vinayamhi ca. Tamo bhavissati loko, sūriye atthaṅgate yathā.

Suttante rakkhite sante, paṭipatti hoti rakkhitā. Paṭipattiyaṁ ṭhito dhīro, yogakkhemā na dhaṁsatī"ti.

Teneva ca saddhammaciraṭṭhitikāmino theravarā Mahākassapādayo pariyattisaddhammasaṅkhātaṁ Tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ saṅgītimāropetvā Buddhasāsanaṁ saṁrakkhiṁsu, taṁkālikā ca rājāno saddhammābhivuddhikāmā tesaṁ saṅgītikārānamanubalappadānena sahāyattamupāgamuṁ.

Tathā hi catūhādhikatimāsaparinibbute Bhagavati Mahākassapattherappamukhehi pañcahi arahantasatehi Rājagahe **paṭhamā dhammasaṅgīti** katā rañño Māgadhassa Ajātasattuno visesānuggahamādāya.

Vassasataparinibbute ca Bhagavati Mahāyasattherappamukhehi sattahi arahantasatehi Vesāliyam **dutiyā dhammasangīti** katā, tadā ca Kālāsoko mahīpati tesam sahāyattamupāgato.

Tathāgataparinibbānato pana dvinnam vassasatānamupari pañcattimsatime vasse Mahāmoggaliputtatissattherappamukhehi arahantasahassehi Pāṭaliputte tatiyā dhammasaṅgīti katā sakalalokapatthaṭayasassa Dhammāsokassa bhūpatino niratisayānuggaham laddhāna.

Sammāsambuddhaparinibbutito pana catunnam vassasatānamupari paṇṇāse vasse Laṅkādīpe Vaṭṭagāmaṇirājino kāle Mātulajanapade Ālokaleṇe catutthī dhammasaṅgīti katā pañcahi arahantasatehi Mahādhammarakkhitattherappamukhehi, yā loke "potthakāropanasaṅgītī"ti pākaṭā.

Buddhavasse pana catussatādhikadvisahassānamupari pannarasamasankhyam sampatte imasmimpi Marammaraṭṭhe Mindonnāmassa mahādhammarājino kāle Mandalay itipākaṭe Ratanāpuñjanagare pañcamī dhammasangīti katā catussatādhikadvisahassattherehi Dakkhiṇārāmavāsītipiṭakadharabhadantajāgarattherappamukhehi tasseva rañño anavasesānuggahamādāya, yā loke "selakkharāropanasangītī"ti vuccati.

Ittham sudam Buddhassa Bhagavato sāsanam iddhanceva hoti phītanca vitthārikam bāhujannam puthubhūtam yāvajjatanā.

Cirakālato panetam Buddhavacanam lekhaparamparāya ceva muddaņaparamparāya ca anekakkhattum parivattiyābhatam na sakkā dāni vattum "paṭhamadutiyatatiyādisaṅgītimāropitākāreneva sabbaso parisuddhan"ti, aññadatthu panādhunikapotthakesu samvijjamānehi kehici pamādalekhādisañjātakhalitādhikaparibhaṭṭhapāṭhehi malīnamevetam, tathā hi nānādesiyapotthakesu aññamaññam samsandiyamānesu anekā visadisapāthā dissanti.

Tatoyeva ca Buddhavacanassa suparisuddhabhāvakāmino mahātherā sasatthantarapiṭakattayakovidā dhammavinayaṁ vācentāyeva te khalitādhikaparibhatthapāthe disvā evaṁ samacintesuṁ kathesuṁ ca—

"Advayavādino suparisuddhavacanassa tassa Bhagavato pāvacanam advayam suparisuddham nimmalamevassa, imesu pana pāvacanapotthakesu aññamaññam visadisā ceva aparisuddhā ca pāṭhā dissanti, nissamsayam kho ayameva mūlapāṭho, yo nesam yuttisampanno, tadañño pana pamādalekhapāṭhoyeva, tādisā ca dissanti ādhunikapāvacanapotthakesu kismiñci kismiñci thāne.

Kāmañcetedāni na tāva bahutarā, yāva yathābhūtam Pāļiyā attham paṭisedheyyum, etarahi pana asodhiyamānā te gacchante gacchante

kāle bahutarā bahutarā jāyeyyum, tamkālikā ca pacchimā janā te sodhetum asamatthā yathādhippetam Pāļiyā attham na sammā jāneyyum, evamete saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvatteyyum.

Vuttam hetam **Anguttaranikāye**— (Am 1. 60 pitthe)

'Dveme bhikkhave dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattanti, katame dve, dunnikkhittam ca padabyañjanam attho ca dunnīto, dunnikkhittassa bhikkhave padabyañjanassa atthopi dunnayo hoti, ime kho bhikkhave dve dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattantī'ti.

Yamnūna mayam te sodhetvā nimmalam parisuddham Buddhavacanam sampatiṭṭhāpeyyāma, tadassa saddhammaciraṭṭhitiyā bahujanahitāya bahujanasukhāya ca, tam pana na sukaram sampādetum aññatra dhammikarājūnamanuggahenā"ti.

Sā panāyam kathā patthaṭā sādhujanaparamparāya, sutā ca U Nu nāmadheyyaggamahāmaccappamukhehi Marammaraṭṭhissarehi, sutvāna te evam samacintesum sammantayimsu ca "na kho panetam amhākam patirūpam, ye mayam pubbakehi dhammikehi dhammarājūhi samanuggahitassa Buddhasāsanassa parihānikāraṇam passamānāyeva ajjhupekkhitvā appossukkā vihareyyāma, yamnūna mayam sāsanopakārupāye sampādetvā visesato ca ādhunikapāvacanapotthakesu dissamāne samsayaṭṭhānīye pamādalekhapāṭhe samsodhetukāmānam mahātherānam ajjhāsayam paripūretvā Buddhasāsanam anuggaṇheyyāmā"ti, atha te sabbepi sāsanānuggahāya katasanniṭṭhānā ahesum.

Anuggahitukāmehipi ca tehi na sakkā āṇāya kātuṁ vinā mahājanacchandasañjātopadesena, mahājanappatinidhibhūtā hi etarahi Marammikā rājāno, upadeso ca santhāgārasamitiyaṁ mahājanappatinidhibhūtānaṁ matisajīvānaṁ chandeneva samuppajjati, tasmā Buddhasāsanānuggahāya santhāgārasamitiyaṁ ekaṁ dhammupadesaṁ paññāpetvā Buddhasāsanasamiti nāma mahāsamiti samuṭṭhāpitā. Tassā kho pana samitiyā sabhāpati hoti *Thado*sirīsudhammopādhidhārī *Sir* U Thwinvhayo mahāseṭṭhi, upasabhāpati pana *Thado*sirīsudhammopādhidhārīyeva U Thein Maungvhayo padhānaḍḍavinicchayamandiramhi mahākkhadassādhipati, sabbakammavidhāyako pana

hitadharo *Thado*mahāsaresīthūpādhiko **U Chan Htun**vhayo upadesikādhipatipadhānanītivedimahāmantī. Bhaṇḍuppādako pana raṭṭhissarānaṁ patinidhibhūto **U Win** nāmadheyyo sāsanatthānikamahāmatto.

Atha te Buddhasāsanasamitikā "yāyeva kho panatthāya samuṭṭhāpitāyam samiti, tadatthamidāni visesato kāhāmā"ti Marammaraṭṭhebhipākaṭaguṇasamudayasamudite tattha tattha padhānanāyakabhūte paropaṇṇāsamahāthere dīghadassino nimantiya evamārocesum "ayam bhante amhākam Buddhasāsanamahāsamiti Buddhasāsanānuggahatthāyeva raṭṭhissarānam dhammupadesena samuṭṭhāpitā, sacedāni bhante pubbe viya dhammasaṅgītim katvā sāsanam paggaṇhitum yujjeyya, mahātherā ca tathā kātumiccheyyum, vissatthāva bhante karontu, mayam tattha kāyañāṇapaccayabalehi niravasesam byāvaṭā bhavissāmā"ti.

Atha kho te mahātherā "dhammasaṅgītiṁ karissāmā"ti katasanniṭṭhānā evaṁ pativedesuṁ "kattabbāyevesā dhammasaṅgīti, nesā na kattabbā, tasmā mayaṁ dāni piṭakapotthakāni pañcamasaṅgītisilālekhāya samānetvā tāniyeva sarīraṁ katvā Pāḷisaṁsodhanapubbaṅgamaṁ dhammasaṅgītiṁ kassāma, yāya ādhunikapotthakesu paramparāparivattanavasena sañjātā pamādalekhapāṭhā ca nirākarīyissanti, visodhitañca suparisuddhaṁ pāvacanamūlaṁ labhitvā taṁ muddāpetvā sakalaloke nānāraṭṭhesu nānādesesu byāpanavasena Buddhasāsanassa ciraṭṭhiti ca sādhiyissati, sabbe ca Theravādikā raṭṭhā Marammaraṭṭhasahitā ekato hutvā Buddhasāsanaṁ abhūtapubbapaggahena paggaṇhituṁ labhissanti, sā ca purimikā pañca saṅgītiyo upanidhāya chaṭṭhasaṅgīti nāma bhavissati, tañca sabbaṁ bhavissati bahujanahitāya bahujanasukhāya atthāya hitāya sukhāya devamanussānaṁ, bahūni panettha āvassakakiccāni paṭikacceva samādapetabbāni tumhākamāyattāni, tasmā saṅgītikālavavatthānādikiccaṁ tumhākaṁyeva bhāro hotū"ti.

Atha te Buddhasāsanasamitikā sāsanapālakānam mahātherānam chandañca ruciñca samādāya ovādañca sirasā sampaṭicchitvā therānam ceva attano ca kattabbakiccānam pariniṭṭhānasamayam sallakkhetvā "ayam chaṭṭhasaṅgīti Sammāsambuddhaparinibbānato catussatādhikānam dvinnam vassasahassānamupari

aṭṭhanavutime vasse vesākhapuṇṇamito paṭṭhāya ārabhitabbā, dve ca vassāni kattabbā, pañcannaṁ ca sāsanavassasahassānamupaḍḍhavasse vesākhapuṇṇamiyaṁyeva pariniṭṭhāpetabbā"ti saṅgītikālaṁ vavatthapesuṁ.

Tato paṭṭhāya ca te punappunam sannipatitvā sammantayitvā saṅgītiyā pubbakiccesu nirantaram byāvaṭā honti, "mahantam kho Jinasāsanam mahatiyāyevetam pūjāya pūjanīyan"ti mantvā tehi kārāpitāni mahantamahantāni sāsanamandirāni, tattha saṅgītim kurumānassa bhikkhusamghassa sukhasannisajjattham sannipātaṭṭhānabhūtam mahantam saṅgītimandiram Yangon nāma rājadhāniyam Sirīmaṅgalatthale Kaba Aye (Lokasāma) nāmakassa cetiyassa āsanne selapabbataguhāvesena kārāpitam tibhūmakam pāyaso silā-iṭṭhakāyomayam, evam mahantampetam ekasamvacchareneva pariniṭṭhāpitam iddhiyā maññe nimmitam, tañca bahi ṭhatvā apekkhattam sayamjātaselapabbato viya dissati, anto pavisitvā olokayatam pana olokitolokitaṭṭhānato dassanīyam pāsādikam ramaṇīyam atittikarameva hutvā devavimānamiva khāyati. Tassa panāvidūre aḍḍhateyyānam saṅgītikārabhikkhusahassānam nivāsappahonakā cattāro iṭṭhakamayā mahāpāsādā ceva iṭṭhakamayāyeva bhojanamahāsālā ca mahāsīmāpāsādādayo ca muddaṇayantasālā ca tatheva kārāpitā.

Mahātherāpi ca "saṅgītikiccam nāma therādheyyam, therānam ovādeneva kattabbam, na vinā tena, tasmā bhikkhusamghassa ceva upāsakānañca sabbampi sangītipatibaddhamovādam dātum bhavitabbamettha ovādadāyakasamghasabhāyapī"ti Marammaratthadhajūpame aggamahāpanditopādhidhārino ca ratthovādācariyasammate ca ratthavinayadharasammate ca aññe cābhipākatagarubhāvanīyādigunaganasamanginoti parosatam nāyakamahāthere uccinitvā "chatthasangītiovādācariyasamghanāyakasabham" nāmekam padhānamahāsamghasabham patitthāpesum, te ca nāyakamahātherā Sambuddhavacanaratanākarapārage vividhasatthantaragahanāsangacārine therānuthere pañcavīsatimatte samuccinitvā "chatthasangītidhurandharasabhā"ti ca sammannitvā tassā sabhāya bhāram niyyātesum sabbāni sangītipatibaddhakiccāni samvidahitum. Te ca sangītidhurandharasabhikā therā sakalamarammaratthe Nyaung Yan Sayadawti abhipākatam "Aggamahāpaṇdito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāratthagurū" pādhinā cāti dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā āsītivassikam upasampadāya saṭṭhivassam "Bhadantarevatam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā Tepiṭake Buddhavacane ceva nānāsatthesu ca kovide dhammācariyakavipadappatte bhikkhū uccinitvā aṭṭhadasādivaggavasena parosatam Pāṭivisodhakavagge ceva sambahule ca paṭivisodhakavagge bandhāpetvā visodhanappaṭivisodhanehi Buddhavacanam suparisuddhattam paṭipāpetvā dhammasaṅgītimakamsu yathā tam porāṇakasaṅgītikārā.

Evam sangītimāropitassa Tepiṭakassa Buddhavacanassa atthasamvaṇṇanābhūtā Aṭṭhakathāyo ca samvijjanti manoramāya tantinayānucchavikāya bhāsāya Ācariyabuddhaghosādīhi theravarehi katā.

Tāsampi Aṭṭhakathānaṁ sadesīyamūlehi ceva videsīyamūlehi ca saṁsanditvā Tepiṭakassa viya Buddhavacanassa visodhanapaṭivisodhanavasena mahātherā pāvacanadassino saṁvaṇṇanākovidā pāṭhasodhanamakaṁsu.

Iccevamaṭṭhakathāyo ca pamādakhalitādhika paribhaṭṭhapāṭhānam nirākaraṇavasena visodhitā ceva paṭivisodhitā ca hutvā Buddhasāsanamuddanayantālaye samappitā sutthu muddāpanāya.

Muddāpaṇakāle ca Piṭakattayamuddāpaṇe viya mahātheravarā mūlasodheyyapattapāṭhakehi gahaṭṭhapaṇḍitehi ceva dhammācariyabhikkhupaṇḍitehi ca anekavāraṁ parisodhitaṁ osānasodheyyapattaṁ paṭivisodhitamūlapotthakena ceva aññehi sadesa desantarika Aṭṭhakathāpotthakehi ca vividhabyākaraṇādisatthehi ca punappunaṁ saṁsandetvā suvisada paribyattakaṇḍavāra vākyaccheda saṅketatañca saṃpāpetvā mahatā parissamena osānasodhanamakaṁsu.

Evametāsampi ca suvisodhitānam Aṭṭhakathānam saṅgītibhāranitthārakā mahātherā nikhilamarammaraṭṭhe Maso Yein Sayadawti abhipākaṭam "Aggamahāpaṇḍito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāraṭṭhagurū" pādhinā cāti dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā chasattativassikam upasampadāya chappaññāsavassam "Bhadantasūriyābhivamsam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā chaṭṭhasaṅgītikārakapariyāpannehi therānutherehi saṅgamma paṭhanatthāya samārabhimsu yathā taṁ chaṭṭhasaṅgītidhammasaṅgāyanākāle.

Evametāsam Aṭṭhakathānam samsodhana-muddāpaṇa-sampaṭhanesu karīyamānesu raṭṭhissaragaṇe aggamahāmacco **U Nu** nāmadheyyo mahāsayo ceva Buddhasāsanasamitiyam sampati bhaṇḍuppādako raṭṭhissarānam patinidhibhūto **U Basaw** nāmadheyyo sāsanaṭṭhānikamahāmatto cāti-imepi tamkiccasampādanāya Pāḷisaṅgītikāle viya mahussāhena byāvaṭā honti.

Iccevametāpi Aṭṭhakathāyo theravādīnekāyikavibudhappamukhānaṁ satthāgamaratanālayasāragāhīnaṁ veyyākaraṇakesarīnaṁ accantanimmalañāṇavārinā paridhovitā saṅgamma ca paṭhitā, tā vibudhappavarekagocarā vimuttirasassādadāyiniyo Piṭakattayassatthaṁ paribyattaṁ pakāsentiyo ciraṁ vilasantiyo lokatthasiddhiṁ sādhayantūti.

#### Tenetam vuccati—

- Mūlakam pariyattīva, sāsanassa Mahesino.
   Pariyattippamānā hi, ciram saddhammasanthiti.
- Tasmā tam rakkhitum therā, dhammasangāhakā purā.
   Rājāno upanissāya, akamsu dhammasangahe.
- 3. **Paṭhamaṁ** dhammasaṅgītiṁ, **Ajātasattu**rājino. Anuggahena katvāna, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- Dutiyam tu tathā katvā, Kālāsokassa rājino.
   Kāle tamupanissāya, pālayum Jinasāsanam.
- Tatiyampica katvāna, Dhammāsokassa rājino.
   Anuggahena Buddhassa, sāsanam abhipālayum.
- Catutthim pana Lankāyam, Vaṭṭagāmanirājino.
   Kālamhi potthakāruļham, katvāna pālayum tathā.
- 7. Imasmim Marammaraṭṭhepi, **Mindon**nāma narādhipam. Rajjam samanusāsantam, ratanattayamāmakam.
- Sannissāya mahātherā, thirasīlā guņākarā.
   Pañcamiṁ dhammasaṅgītiṁ, karontā sāsanaṭṭhitiṁ.

viii Nidānakathā

- Patthayantā likhāpetvā, silāpaṭṭesu peṭakaṁ.
   Vāyāmena mahantena, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- 10. Ittham purā mahātherā, rājāno cāpi dhammikā. Sāsanam paripālesum, jīvitam viya attano.
- Tathāpi khalitādāni, dissanti Piṭakattaye.
   Paramparāya lekhāya, sañjātā muddaņena ca.
- 12. Disvāna te mahātherā, vācentāva Tipeṭakaṁ. Vuccamānanayenevaṁ, cintesuṁ mantayiṁsu ca.
- 13. "Katvāna sādhukam gantha-suddhikam sāsanāyukam. Yamnūna dhammasangītim, kareyyāma mayam" iti.
- 14. Etamattham sunitvāna, **U Nu** nāma mahāsayo. Marammavisaye **agga-mahāmacca**dhurandharo.
- "Sāsanāyattakiccāni, sampādentā visesato.
   Saṅgītiyañca therānam, sampūrentā manoratham.
- Yathā rakkhimsu porāṇā, surājāno tathā mayam.
   Samrakkheyyāma Sambuddha-sāsanam" iti cintiya.
- 17. Mahāmaccehi aññehi, saṅgamehi ca mantiya. Suppatiṭṭhāpayitvāna, **Buddhasāsana**saṅgamaṁ.
- Mahātherānamādāya, chandam idha nivāsinam.
   Aññesu Sīhaļādīsu, videsesu ca vāsinam.
- 19. Kāretvā dhammasaṅgītim, sodhetvā Satthusāsanam. Saddhammānuggahatthāya, karam daļhaparakkamam.
- 20. **Sirīmaṅgala**vikhyāte, thalasmiṁ pavare subhe. Cetiyassāvidūramhi, **Kaba Aye** itisaññino.
- Guhāvesena kāretvā, mahāsangītimandiram.
   Āvāsādiñca bhikkhūnam, kāresi muddanālayam.
- 22. Ganthasamsodhanam dhamma-sangītiyā tu paṇḍitā. Mahātheravarākamsu, satimantā punappunam.

- 23. Muddāpente ca passitvā, mahātherehi pañcahi. Sodheyyapattamosānam, nimmalattam supāpitam.
- 24. Katvā suvisadam Buddha-bhāsitam Piṭakattayam. Yathā muddāpitam āsi, sāsanattham Mahesino.
- 25. Tathā Aṭṭhakathāyo ca, saṁsodhetvā punappunaṁ. Suṭṭhu muddāpitā honti, sabbalokatthasiddhiyāti.

## Ekakanipāta Aṅguttaraṭṭhakathā

|     | Mātikā                                     |         | Piṭṭhaṅka |
|-----|--------------------------------------------|---------|-----------|
|     | Ganthārambhakathā                          | •••     | . 1       |
| 1.  | Rūpādivaggavaṇṇanā                         | •••     | . 3       |
| 2.  | Nīvaraṇappahānavaggavaṇṇanā                |         | . 22      |
| 3.  | Akammaniyavaggavaṇṇanā                     |         | . 40      |
| 4.  | Adantavaggavaṇṇanā                         | •••     | . 41      |
| 5.  | Paṇihita-acchavaggavaṇṇanā                 |         | . 42      |
| 6.  | Accharāsaṅghātavaggavaṇṇanā                |         | . 46      |
| 7.  | Vīriyārambhādivaggavaṇṇanā                 |         | . 56      |
| 8.  | Kalyāṇamittatādivaggavaṇṇanā               |         | . 62      |
| 9.  | Pamādādivaggavaṇṇanā                       |         | . 65      |
| 0.  | Dutiyapamādādivaggavaṇṇanā                 |         | . 65      |
| 1.  | Adhammavaggavaṇṇanā                        |         | . 72      |
| 2.  | Anāpattivaggavaṇṇanā                       |         | . 73      |
| 13. | Ekapuggalavaggavaṇṇanā                     |         | . 73      |
| 4.  | Etadaggavagga 1. Paṭhamavagga Etadaggapada | vaṇṇanā | . 96      |
|     | Aññāsikoṇḍaññattheravatthu                 |         | . 105     |
|     | Sāriputta-moggallānattheravatthu           |         | . 116     |
|     | Mahākassapattheravatthu                    |         | . 126     |
|     | Anuruddhattheravatthu                      |         | . 143     |
|     | Bhaddiyattheravatthu                       |         | . 150     |
|     | Lakuṇḍakabhaddiyattheravatthu              |         | . 152     |
|     | Piṇḍolabhāradvājattheravatthu              | •••     | . 153     |
|     | Mantāṇiputta-puṇṇattheravatthu             | •••     | . 156     |
|     | Mahākaccānattheravatthu                    |         | 160       |

| Mātikā                           |     | Piţ | ṭhaṅka |
|----------------------------------|-----|-----|--------|
| 2. Dutiyavagga                   |     |     |        |
| Cūļapanthakattheravatthu         |     | ••• | 164    |
| Subhūtittheravatthu              |     |     | 173    |
| Khadiravaniyarevatattheravatthu  |     |     | 175    |
| Kaṅkhārevatattheravatthu         |     |     | 180    |
| Soṇakoḷivisattheravatthu         |     |     | 181    |
| Soņakuṭikaṇṇattheravatthu        |     |     | 185    |
| Sīvalittheravatthu               |     |     | 190    |
| Vakkalittheravatthu              |     |     | 194    |
| 3. Tatiyavagga                   |     |     |        |
| Rāhula-raṭṭhapālattheravatthu    |     |     | 197    |
| Kuṇḍadhānattheravatthu           |     |     | 203    |
| Vaṅgīsattheravatthu              | ••• | ••• | 208    |
| Upasenavaṅgantaputtattheravatthu | ••• | ••• | 211    |
| Dabbattheravatthu                | ••• | ••• | 213    |
| Pilindavacchattheravatthu        |     |     | 215    |
| Bāhiyadārucīriyattheravatthu     |     |     | 217    |
| Kumārakassapattheravatthu        | ••• | ••• | 220    |
| Mahākoṭṭhitattheravatthu         | ••• | ••• | 222    |
| 4. Catutthavagga                 |     |     |        |
| Ānandattheravatthu               | ••• |     | 223    |
| Uruvelakassapattheravatthu       |     |     | 230    |
| Kāļudāyittheravatthu             | ••• | ••• | 233    |
| Bākulattheravatthu               | ••• | ••• | 236    |
| Sobhitattheravatthu              | ••• |     | 240    |
| Upālittheravatthu                |     |     | 241    |
| Nandakattheravatthu              | ••• |     | 242    |
|                                  |     |     |        |

| Mātikā                        |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-------------------------------|-----|-----|--------|
| Nandattheravatthu             |     |     | 244    |
| Mahākappinattheravatthu       |     |     | 246    |
| Sagatattheravatthu            |     |     | 251    |
| Rādhattheravatthu             |     |     | 253    |
| Mogharājattheravatthu         | ••• | ••• | 256    |
| 5. Pañcamavagga               |     |     |        |
| Mahāpajāpatigotamītherīvatthu |     |     | 261    |
| Khemātherīvatthu              |     |     | 264    |
| Uppalavaṇṇātherīvatthu        |     |     | 266    |
| Paṭācārātherīvatthu           |     |     | 275    |
| Dhammadinnātherīvatthu        |     |     | 278    |
| Nandatherivatthu              |     |     | 280    |
| Soṇātherīvatthu               |     |     | 281    |
| Bakulātherīvatthu             |     |     | 283    |
| Kuṇḍalakesātherīvatthu        |     |     | 283    |
| Bhaddākāpilānītherīvatthu     |     |     | 288    |
| Bhaddakaccanatherivatthu      |     |     | 289    |
| Kisāgotamītherīvatthu         |     |     | 290    |
| Siṅgālakamātātherīvatthu      | ••• | ••• | 293    |
| 6. Chaṭṭhavagga               |     |     |        |
| Tapussa-bhallikavatthu        |     |     | 293    |
| Anāthapiņḍikaseṭṭhivatthu     |     |     | 295    |
| Cittagahapativatthu           |     |     | 296    |
| Hatthaka-āļavakavatthu        |     |     | 299    |
| Mahānāmasakkavatthu           |     |     | 302    |
| Uggagahapativatthu            |     |     | 303    |
| Uggatagahapativatthu          | ••• |     | 304    |

|     | Mātikā             |                         |     | Piţţ | haṅka |
|-----|--------------------|-------------------------|-----|------|-------|
|     | Sūrambatthavatthu  |                         |     |      | 305   |
|     | Jīvakavatthu       |                         |     | •••  | 306   |
|     | Nakulapitugahapat  | ivatthu                 |     |      | 307   |
|     |                    | 7. Sattamavagga         |     |      |       |
|     | Sujātāvatthu       |                         | ••• |      | 309   |
|     | Visākhāvatthu      |                         |     | •••  | 311   |
|     | Khujjuttarā-sāmāva | atīvatthu               |     | •••  | 321   |
|     | Uttarānandamātāva  | atthu                   |     |      | 342   |
|     | Suppavāsāvatthu    |                         |     |      | 347   |
|     | Suppiyāvatthu      |                         |     |      | 348   |
|     | Kātiyānīvatthu     |                         |     |      | 349   |
|     | Nakulamātāvatthu   |                         |     |      | 351   |
|     | Kāļīkuraragharikāv | vatthu                  |     |      | 351   |
| 15. | Aṭṭhānapāḷi        | 1. Paṭhamavaggavaṇṇanā  |     | •••  | 352   |
|     |                    | 2. Dutiyavaggavannanā   | ••• |      | 362   |
| 16. | Ekadhammapāļi      | 1. Paṭhamavaggavaṇṇanā  |     |      | 365   |
|     |                    | 2. Dutiyavaggavaṇṇanā   |     | •••  | 368   |
|     |                    | 3. Tatiyavaggavannanā   |     | •••  | 371   |
|     |                    | 4. Catutthavaggavaṇṇanā |     | •••  | 377   |
| 17. | Pasādakaradhamma   | avaggavaṇṇanā           |     |      | 380   |
| 18. | Apara-accharāsaṅg  | hātavaggavaṇṇanā        |     | •••  | 381   |
| 19. | Kāyagatāsativagga  | vaṇṇanā                 |     | •••  | 410   |
| 20. | Amatavaggavaṇṇar   | าลิ                     |     | •••  | 416   |

# Ekakanipāta Aṅguttaraṭṭhakathā

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

#### Ganthārambhakathā

Karuṇāsītalahadayam, paññāpajjotavihatamohatamam. Sanarāmaralokagarum¹, vande **Sugatam** gativimuttam.

Buddhopi Buddhabhāvam, bhāvetvā ceva sacchikatvā ca. Yam upagato gatamalam, vande tamanuttaram **dhammam**.

Sugatassa orasānam, puttānam mārasenamathanānam. Aṭṭhannampi samūham, sirasā vande **ariyasamgham**.

Iti me pasannamatino, ratanattayavandanāmayam puññam. Yam suvihatantarāyo, hutvā tassānubhāvena.

Ekakadukādipaṭima, ṇḍitassa **Aṅguttarāgamavarassa.** Dhammakathikapuṅgavānaṁ, vicittapaṭibhānajananassa.

Atthappakāsanattham, **Aṭṭhakathā** ādito vasisatehi. Pañcahi yā saṅgītā, anusaṅgītā ca pacchāpi.

Sīhaļadīpam pana ā, bhatātha vasinā Mahāmahindena. Ṭhapitā Sīhaļabhāsāya, dīpavāsīnamatthāya. Apanetvāna tatoham, Sīhaļabhāsam manoramam bhāsam. Tantinayānucchavikam, āropento vigatadosam.

Samayam avilomento, therānam theravamsadīpānam¹. Sunipuṇavinicchayānam, Mahāvihāre nivāsīnam².

Hitvā punappunāgata, mattham attham pakāsayissāmi. Sujanassa ca tuṭṭhattham, ciraṭṭhitatthamca dhammassa.

Sāvatthipabhūtīnam, nagarānam vannanā katā heṭṭhā. Dīghassa majjhimassa ca, yā me attham vadantena.

Vitthāravasena sudam, vatthūni ca tattha yāni vuttāni. Tesampi na idha bhiyyo, vitthārakatham karissāmi.

Suttānam pana atthā, na vinā vatthūhi ye pakāsanti. Tesam pakāsanattham, vatthūnipi dassayissāmi<sup>3</sup>.

Sīlakathā dhutadhammā, kammaṭṭhānāni ceva sabbāni. Cariyāvidhānasahito, jhānasamāpattivitthāro.

Sabbā ca abhiññāyo, paññāsaṅkalananicchayo<sup>4</sup> ceva. Khandhādhātāyatani, ndriyāni ariyāni ceva cattāri.

Saccāni paccayākā, radesanā suparisuddhanipuṇanayā. Avimuttatantimaggā, vipassanābhāvanā ceva.

Iti pana sabbam yasmā, **Visuddhimagge** mayā suparisuddham. Vuttam tasmā bhiyyo, na tam idha vicārayissāmi.

"Majjhe **Visuddhimaggo**, esa catunnampi āgamānam hi. Thatvā pakāsayissati, tattha yathābhāsitamattham".

Icceva kato tasmā, tampi gahetvāna saddhimetāya. Aṭṭhakathāya vijānatha, Aṅguttaranissitaṁ atthanti.

- 1. Theravamsappadīpānam (Sī, Syā)
- 2. Mahāvihārādhivāsīnam (Sī), Mahāvihāravāsīnam (Syā)
- 3. Vatthūnipi kathessāmi (Syā), vatthūnipi idha kathessāmi (Ka)
- 4. Paññāsakalavinicchayo (Syā)

#### 1. Rūpādivaggavaņņanā

Tattha **Aṅguttarāgamo** nāma Ekakanipāto Dukanipāto Tikanipāto Catukkanipāto Pañcakanipāto Chakkanipāto Sattakanipāto Aṭṭhakanipāto Navakanipāto Dasakanipāto Ekādasakanipātoti ekādasa nipātā honti. Suttato—

Nava suttasahassāni, pañca suttasatāni ca. Sattapaññāsa suttāni, honti Aṅguttarāgame.

Tassa nipātesu **Ekakanipāto** ādi, suttesu **Cittapariyādānasuttaṁ**. Tassāpi "evaṁ me sutan"ti-ādikaṁ āyasmatā Ānandena Paṭhamamahāsaṅgītikāle vuttaṁ nidānamādi. Sā panesā paṭhamamahāsaṅgīti Sumaṅgalavilāsiniyā Dīghanikāyaṭṭhakathāya ādimhi vitthāritā, tasmā sā tattha vitthāritanayeneva veditabbā.

1. Yam panetam "evam me sutan"ti-ādikam nidānam, tattha **evan**ti nipātapadam, **me**ti-ādīni nāmapadāni. **Sāvatthiyam viharatī**ti ettha **vī**ti upasaggapadam, **haratī**ti ākhyātapadanti iminā tāva nayena padavibhāgo veditabbo.

Atthato pana **evaṁ**saddo tāva upamūpadesasampahaṁsanagarahaṇavacanasampaṭiggahākāranidassanāvadhāraṇādi-anekatthappabhedo. Tathā hesa "evaṁ jātena maccena, kattabbaṁ kusalaṁ bahun"ti evamādīsu¹ upamāyaṁ āgato. "Evaṁ te abhikkamitabbaṁ, evaṁ te paṭikkamitabban"ti-ādīsu² upadese. "Evaṁ Bhagavā, evaṁetaṁ Sugatā"ti-ādīsu³ saṃpahaṁsane. "Evaṁevaṁ panāyaṁ vasalī yasmiṁ vā tasmiṁ vā tassa muṇḍakassa samaṇakassa vaṇṇaṁ bhāsatī"ti-ādīsu⁴ garahaṇe. "Evaṁ bhanteti kho te bhikkhū Bhagavato paccassosun"ti-ādīsu⁵ vacanasampaṭiggahe⁶. "Evaṁ byākho ahaṁ bhante Bhagavatā dhammaṁ desitaṁ ājānāmī"ti-ādīsu⁵ ākāre. "Ehi tvaṁ māṇavaka, yena samaṇo Ānando tenupasaṅkama, upasaṅkamitvā

<sup>1.</sup> Khu 1. 21 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 439 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 1. 193 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 1. 162 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 1 pitthe.

<sup>6.</sup> Vacanasampaţicchane (Sī, Syā)

<sup>7.</sup> Ma 1. 325 pitthe.

mama vacanena samaṇaṁ Ānandaṁ appābādhaṁ appātaṅkaṁ lahuṭṭhānaṁ balaṁ phāsuvihāraṁ puccha 'Subho māṇavo Todeyyaputto bhavantaṁ Ānandaṁ appābādhaṁ -pa- phāsuvihāraṁ pucchatī'ti, evañca vadehi 'sādhu kira bhavaṁ Ānando yena Subhassa māṇavassa Todeyyaputtassa nivesanaṁ, tenupasaṅkamatu anukampaṁ upādāyā"ti-ādīsu¹ nidassane. "Taṁ kiṁ maññatha Kālāmā, ime dhammā kusalā vā akusalā vāti. Akusalā bhante. Sāvajjā vā anavajjā vāti. Sāvajjā bhante. Viññugarahitā vā viññuppasatthā vāti. Viññugarahitā bhante. Samattā samādinnā ahitāya dukkhāya saṁvattanti no vā, kathaṁ vo ettha hotīti. Samattā bhante samādinnā ahitāya dukkhāya saṁvattanti, evaṁ no ettha hotī'ti-ādīsu² avadhāraṇe. Svāyamidha ākāranidassanāvadhāraṇesu daṭṭhabbo.

Tattha ākāratthena **evaṁ**saddena etamatthaṁ dīpetinānānayanipuṇaṁ anekajjhāsayasamuṭṭhānaṁ atthabyañjanasampannaṁ vividhapāṭihāriyaṁ dhammatthadesanāpaṭivedhagambhīraṁ sabbasattānaṁ sakasakabhāsānurūpato sotapathamāgacchantaṁ tassa Bhagavato vacanaṁ sabbappakārena ko samattho viññātuṁ, sabbathāmena pana sotukāmataṁ janetvāpi evaṁ me sutaṁ, mayāpi ekenākārena sutanti.

Nidassanatthena "nāham sayambhū, na mayā idam sacchikatan"ti attānam parimocento "evam me sutam, mayāpi evam sutan"ti idāni vattabbam sakalam suttam nidasseti.

Avadhāraṇatthena "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ bahussutānaṁ yadidaṁ Ānando, satimantānaṁ, gatimantānaṁ, dhitimantānaṁ, upaṭṭhākānaṁ yadidaṁ Ānando"ti³ evaṁ Bhagavatā, "āyasmā Ānando atthakusalo dhammakusalo byañjanakusalo niruttikusalo pubbāparakusalo"ti⁴ evaṁ Dhammasenāpatinā ca pasattabhāvānurūpaṁ attano dhāraṇabalaṁ dassento sattānaṁ sotukāmataṁ janeti "evaṁ me sutaṁ, tañca kho atthato vā byañjanato vā anūnamanadhikaṁ, evameva, na aññathā daṭṭhabban"ti.

<sup>1.</sup> Dī 1. 188 piṭṭhe.

<sup>3.</sup> Am 1. 25 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 190 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 2. 177 pitthe.

**Me**saddo tīsu atthesu dissati. Tathā hissa "gāthābhigītaṁ me abhojaneyyan"ti-ādīsu¹ mayāti attho. "Sādhu me bhante Bhagavā saṁkhittena dhammaṁ desetū"ti-ādīsu² mayhanti attho. "Dhammadāyādā me bhikkhave bhavathā"ti-ādīsu³ mamāti attho. Idha pana "mayā sutan"ti ca, "mama sutan"ti ca atthadvaye yujjati.

Sutanti ayam sutasaddo sa-upasaggo ca anupasaggo ca gamanavissutakilinna-upacitānuyoga sotaviññeyya sotadvārānusāra viññātādi-anekatthappabhedo. Tathā hissa "senāya pasuto"ti-ādīsu gacchantoti attho. "Sutadhammassa passato"ti-ādīsu<sup>4</sup> vissutadhammassāti attho. "Avassutā avassutassā"ti-ādīsu<sup>5</sup> kilinnā kilinnassāti attho. "Tumhehi puññam pasutam anappakan"ti-ādīsu<sup>6</sup> upacitanti attho. "Ye jhānappasubhā dhīrā"ti-ādīsu<sup>7</sup> jhānānuyuttāti attho. "Diṭṭham sutam mutan"ti-ādīsu<sup>8</sup> sotaviñneyyanti attho. "Sutadharo sutasannicayo"ti-ādīsu<sup>9</sup> sotadvārānusāraviñnātadharoti attho. Idha panassa sotadvārānusārena upadhāritanti vā upadhāraṇanti vāti attho. Mesaddassa hi mayāti atthe sati "evam mayā sutam sotadvārānusārena upadhāritan"ti yujjati. Mamāti atthe sati "evam mama sutam sotadvārānusārena upadhāraṇan"ti yujjati.

Evametesu tīsu padesu **eva**nti sotaviññāṇādiviññāṇakiccanidassanaṁ. **Me**ti vuttaviññāṇasamaṅgipuggalanidassanaṁ. **Sutan**ti assavanabhāvapaṭikkhepato anūnādhikāviparītaggahaṇanidassanaṁ. Tathā **evan**ti tassā sotadvārānusārena pavattāya viññāṇavīthiyā nānappakārena ārammaṇe pavattabhāvappakāsanaṁ. **Me**ti attappakāsanaṁ. **Sutan**ti dhammappakāsanaṁ. Ayañhettha saṅkhepo "nānappakārena ārammaṇe pavattāya viññāṇavīthiyā mayā na aññaṁ kataṁ, idaṁ pana kataṁ, ayaṁ dhammo suto"ti.

Tathā evanti niddisitabbappakāsanam. Meti puggalappakāsanam. Sutanti puggalakiccappakāsanam. Idam vuttam hoti—yam suttam niddisissāmi, tam mayā evam sutanti.

```
1. Khu 1. 292; Sam 1. 169 pitthesu.
```

<sup>2.</sup> Sam 2. 285 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 1. 15 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 88 pitthe.

<sup>5.</sup> Vi 2. 276 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 1. 9 pitthe.

<sup>7.</sup> Khu 1. 40 Dhammapade.

<sup>8.</sup> Ma 1. 189 pitthe.

<sup>9.</sup> Ma 1. 277 pitthe.

Tathā evanti yassa cittasantānassa nānākārappavattiyā nānatthabyañjanaggahaṇaṁ hoti, tassa nānākāraniddeso. Evanti hi ayaṁ ākārapaññatti. Meti kattuniddeso. Sutanti visayaniddeso. Ettāvatā nānākārappavattena cittasantānena taṁsamaṅgino kattu visaye gahanasannitthānaṁ¹ kataṁ hoti.

Atha vā evanti puggalakiccaniddeso. Sutanti viññāṇakiccaniddeso. Meti ubhayakiccayuttapuggalaniddeso. Ayaṁ panettha saṅkhepo—mayā savanakiccaviññāṇasamaṅginā puggalena viññāṇavasena laddhasavanakiccavohārena sutanti.

Tattha **evan**ti ca **me**ti ca saccikaṭṭhaparamatthavasena avijjamānapaññatti. Kiñhettha taṁ paramatthato atthi, yaṁ evanti vā meti vā niddesaṁ labhetha. **Sutan**ti vijjamānapaññatti. Yañhi taṁ ettha sotena upaladdhaṁ, taṁ paramatthato vijjamānanti. Tathā **evan**ti ca **me**ti ca taṁ taṁ upādāya vattabbato upādāpaññatti. **Sutan**ti diṭṭhādīni upanidhāya vattabbato upanidhāpaññatti.

Ettha ca **evan**ti vacanena asammoham dīpeti. Na hi sammūļho nānappakārapaṭivedhasamattho hoti. **Sutan**ti vacanena sutassa asammosam dīpeti. Yassa hi sutam sammuṭṭham hoti, na so kālantarena mayā sutanti paṭijānāti. Iccassa asammohena paññāsiddhi, asammosena pana satisiddhi. Tattha paññāpubbaṅgamāya satiyā byañjanāvadhāraṇasamatthatā, satipubbaṅgamāya paññāya atthapaṭivedhasamatthatā. Tadubhayasamatthatāyogena atthabyañjanasampannassa dhammakosassa anupālanasamatthato dhammabhaṇḍāgārikattasiddhi.

Aparo nayo—evanti vacanena yoniso manasikāram dīpeti ayoniso manasikaroto hi nānappakārapaṭivedhābhāvato. Sutanti vacanena avikkhepam dīpeti vikkhittacittassa savanābhāvato. Tathā hi vikkhittacitto puggalo sabbasampattiyā vuccamānopi "na mayā sutam, puna bhaṇathā"ti bhaṇati. Yoniso manasikārena cettha attasammāpaṇidhim pubbe ca katapuññatam sādheti sammā appaṇihitattassa pubbe akatapuññassa vā tadabhāvato. Tathā avikkhepena saddhammassavanam

sappurisūpanissayañca sādheti. Na hi vikkhittacitto sotum sakkoti, na ca sappurise anupassayamānassa savanam atthīti.

Aparo nayo—yasmā "evanti yassa cittasantānassa nānākārappavattiyā nānatthabyañjanaggahaṇam hoti, tassa nānākāraniddeso"ti vuttam, so ca evam bhaddako ākāro na sammā appaṇihitattano pubbe akatapuññassa vā hoti, tasmā evanti iminā bhaddakenākārena pacchimacakkadvayasampattimattano dīpeti. Sutanti savanayogena purimacakkadvayasampattim. Na hi appatirūpadese vasato sappurisūpanissayavirahitassa vā savanam atthi. Iccassa pacchimacakkadvayasiddhiyā āsayasuddhi siddhā hoti, purimacakkadvayasiddhiyā payogasuddhi. Tāya ca āsayasuddhiyā adhigamabyattisiddhi, payogasuddhiyā āgamabyattisiddhi. Iti payogāsayasuddhassa āgamādhigamasampannassa vacanam aruṇuggam¹ viya sūriyassa udayato, yoniso manasikāro viya ca kusalakammassa, arahati Bhagavato vacanassa pubbaṅgamam bhavitunti ṭhāne nidānam ṭhapento evam me sutanti-ādimāha.

Aparo nayo—evanti iminā nānappakārapaṭivedhadīpakena vacanena attano atthapaṭibhānapaṭisambhidāsampattisabbhāvaṁ dīpeti. Sutanti iminā sotabbabhedapaṭivedhadīpakena vacanena dhammaniruttipaṭisambhidāsampattisabbhāvaṁ. Evanti ca idaṁ yoniso manasikāradīpakavacanaṁ bhāsamāno "ete mayā dhammā manasā anupekkhitā diṭṭhiyā suppaṭividdhā"ti dīpeti. Sutanti idaṁ savanayogadīpakavacanaṁ bhāsamāno "bahū mayā dhammā sutā dhātā² vacasā paricitā"ti dīpeti. Tadubhayenapi atthabyañjanapāripūriṁ dīpento savane ādaraṁ janeti. Atthabyañjanaparipuṇṇaṁ hi dhammaṁ ādarena assuṇanto mahatā hitā paribāhiro hotīti ādaraṁ janetvā sakkaccaṁ dhammo sotabboti.

Evam me sutanti iminā pana sakalena vacanena āyasmā Ānando Tathāgatappaveditam dhammam attano adahanto asappurisabhūmim atikkamati, sāvakattam paṭijānanto sappurisabhūmim okkamati. Tathā asaddhammā cittam vuṭṭhāpeti, saddhamme cittam patṭṭṭhāpeti. "Kevalam sutamevetam mayā, tasseva pana Bhagavato vacanan"ti dīpento attānam

parimoceti, Satthāram apadisati, Jinavacanam appeti, dhammanettim patiṭṭhāpeti.

Apica "evam me sutan"ti attanā uppāditabhāvam appaṭijānanto purimavacanam¹ vivaranto "sammukhā paṭiggahitamidam mayā tassa Bhagavato catuvesārajjavisāradassa dasabaladharassa āsabhaṭṭhānaṭṭhāyino sīhanādanādino sabbasattuttamassa dhammissarassa dhammarājassa dhammādhipatino dhammadīpassa dhammasaraṇassa saddhammavaracakkavattino Sammāsambuddhassa vacanam, na ettha atthe vā dhamme vā pade vā byañjane vā kaṅkhā vā vimati vā kattabbā"ti sabbadevamanussānam imasmim dhamme assaddhiyam vināseti, saddhāsampadam uppādeti. Tenetam vuccati—

"Vināsayati assaddham, saddham vaḍḍheti sāsane. Evam me sutamiccevam, vadam Gotamasāvako"ti.

**Ekan**ti gaṇanaparicchedaniddeso. **Samayan**ti paricchinnaniddeso. **Ekaṁ** samayanti aniyamitaparidīpanaṁ. Tattha samayasaddo—

Samavāye khaņe kāle, samūhe hetudiṭṭhisu. Paṭilābhe pahāne ca, paṭivedhe ca dissati.

Tathā hissa "appeva nāma svepi upasaṅkameyyāma kālañca samayañca upādāyā"ti evamādīsu² samavāyo attho. "Ekova kho bhikkhave khaṇo ca samayo ca brahmacariyavāsāyā"ti-ādīsu³ khaṇo. "Uṇhasamayo pariļāhasamayo"ti-ādīsu⁴ kālo. "Mahāsamayo pavanasmin"ti-ādīsu⁵ samūho. "Samayopi kho te Bhaddāli appaṭividdho ahosi, Bhagavā kho Sāvatthiyaṁ viharati, Bhagavāpi maṁ jānissati 'Bhaddāli nāma bhikkhu Satthu sāsane sikkhāya aparipūrakārī'ti, ayampi kho te Bhaddāli samayo appaṭividdho ahosī"ti-ādīsu⁶ hetu. "Tena kho pana samayena Uggāhamāno paribbājako Samaṇamuṇḍikāputto7 samayappavādake tindukācīre ekasālake Mallikāya ārāme paṭivasatī"ti-ādīsu⁶ diṭṭhi.

|    | Purimagawang | m | ( 1 ) |
|----|--------------|---|-------|
| 1. | Purimasavana | ш | (11)  |

<sup>2.</sup> Dī 1. 188 piṭṭhe.

<sup>3.</sup> Am 3. 61 pitthe.

<sup>4.</sup> Vi 2. 155 pitthe.

<sup>5.</sup> Dī 2. 203 pitthe.

<sup>6.</sup> Ma 2. 102 pitthe.

<sup>7.</sup> Samanamandikāputto (Sī)

<sup>8.</sup> Ma 2. 214 pitthe.

"Ditthe dhamme ca yo attho, yo cattho samparāyiko. Atthābhisamayā dhīro, paṇḍitoti pavuccatī"ti—

ādīsu<sup>1</sup> paṭilābho. "Sammā mānābhisamayā antamakāsi dukkhassā"ti-ādīsu<sup>2</sup> pahānam. "Dukkhassa pīļanaṭṭho saṅkhataṭṭho santāpaṭṭho vipariṇāmaṭṭho abhisamayaṭṭho"ti-ādīsu<sup>3</sup> paṭivedho. Idha panassa kālo attho. Tena saṁvacchara-utumāsa-

aḍḍhamāsarattidivapubbaṇhamajjhanhikasāyanhapaṭhamamajjhimapacchima yāmamuhuttādīsu kālappabhedabhūtesu samayesu ekaṁ samayanti dīpeti.

Tattha kiñcāpi etesu samvaccharādīsu yam yam suttam yamhi yamhi samvacchare utumhi māse pakkhe rattibhāge divasabhāge vā vuttam, sabbam tam therassa suviditam suvavatthāpitam paññāya. Yasmā pana "evam me sutam asukasamvacchare asuka-utumhi asukamāse asukapakkhe asukarattibhāge asukadivasabhāge vā"ti evam vutte na sakkā sukhena dhāretum vā uddisitum vā uddisāpetum vā, bahu ca vattabbam hoti, tasmā ekeneva padena tamattham<sup>4</sup> samodhānetvā "ekam samayan"ti āha.

Ye vā ime gabbhokkantisamayo<sup>5</sup> jātisamayo samvegasamayo abhinikkhamanasamayo dukkarakārikasamayo māravijayasamayo abhisambodhisamayo diṭṭhadhammasukhavihārasamayo desanāsamayo parinibbānasamayoti evamādayo Bhagavato devamanussesu ativiya suppakāsā anekakālappabhedā eva samayā, tesu samayesu desanāsamayasankhātam ekam samayanti dīpeti. Yo cāyam ñāṇakaruṇākiccasamayesu karuṇākiccasamayo, attahitaparahitapaṭipattisamayesu parahitapaṭipattisamayo, sannipatitānam karaṇīyadvayasamayesu dhammikathāsamayo, desanāpaṭipattisamayesu desanāsamayo, tesupi samayesu aññataram sandhāya "ekam samayan"ti āha.

Kasmā panettha yathā abhidhamme "yasmim samaye kāmāvacaran"ti ca, ito aññesu ca suttapadesu "yasmim samaye bhikkhave bhikkhu vivicceva kāmehī"ti ca bhummavacanena niddeso kato, vinaye ca "tena samayena

<sup>1.</sup> Sam 1. 90 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 1. 15 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 9. 293 pitthe.

<sup>4.</sup> Sabbamettha (Sī)

<sup>5.</sup> Gabbhavokkantisamayo (Ka)

Buddho Bhagavā''ti karaṇavacanena niddeso kato, tathā akatvā ''ekaṁ samayan''ti upayogavacanena niddeso katoti. Tattha tathā, idha ca aññathā atthasambhavato. Tattha hi abhidhamme ito aññesu suttapadesu ca adhikaraṇattho bhāvenabhāvalakkhaṇattho ca sambhavati. Adhikaraṇaṁ hi kālattho samūhattho ca samayo, tattha vuttānaṁ phassādidhammānaṁ khaṇasamavāyahetusaṅkhātassa ca samayassa bhāvena tesaṁ bhāvo lakkhīyati, tasmā tadatthajotanatthaṁ tattha bhummavacanena niddeso kato.

Vinaye ca hetu-attho karaṇattho ca sambhavati. Yo hi so sikkhāpadapaññattisamayo Sāriputtādīhipi dubbiññeyyo, tena samayena hetubhūtena karaṇabhūtena ca sikkhāpadāni paññāpayanto sikkhāpadapaññattihetuñca apekkhamāno Bhagavā tattha tattha vihāsi. Tasmā tadatthajotanatthaṁ tattha karaṇavacanena niddeso kato.

Idha pana aññasmim ca evamjātike accantasamyogattho sambhavati. Yam hi samayam Bhagavā imam aññam vā suttantam desesi, accantameva tam samayam karuṇāvihārena vihāsi. Tasmā tadatthajotanattham idha upayogavacananiddeso katoti. Tenetam vuccati—

"Tam tam atthamapekkhitvā, bhummena karanena ca. Aññatra samayo vutto, upayogena so idhā"ti.

Porāṇā pana vaṇṇayanti—"tasmiṁ samaye"ti vā "tena samayenā"ti vā "ekaṁ samayan"ti¹ vā abhilāpamattabhedo esa, sabbattha bhummamevatthoti. Tasmā "ekaṁ samayan"ti vuttepi "ekasmiṁ samaye"ti attho veditabbo.

Bhagavāti garu. Garum hi loke "Bhagavā"ti vadanti. Ayañca sabbaguṇavisiṭṭhatāya sabbasattānam garu, tasmā "Bhagavā"ti veditabbo. Porānehipi vuttam—

"Bhagavāti vacanam seṭṭham, Bhagavāti vacanamuttamam. Garu gāravayutto so, Bhagavā tena vuccatī"ti. Apica—

"Bhāgyavā Bhaggavā yutto, bhagehi ca vibhattavā. Bhattavā vantagamano, bhavesu Bhagavā tato"ti—

imissāpi gāthāya vasenassa padassa vitthārato attho veditabbo. So ca **Visuddhimagge**<sup>1</sup> Buddhānussatiniddese vuttoyeva.

Ettāvatā cettha **evaṁ me sutan**ti vacanena yathāsutaṁ dhammaṁ dassento² Bhagavato dhammasarīraṁ paccakkhaṁ karoti. Tena "na idaṁ atikkantasatthukaṁ pāvacanaṁ, ayaṁ vo Satthā"ti Satthu adassanena ukkaṇṭhitaṁ janaṁ samassāseti. **Ekaṁ samayaṁ Bhagavā**ti vacanena tasmiṁ samaye Bhagavato avijjamānabhāvaṁ dassento rūpakāyaparinibbānaṁ sādheti³. Tena "evaṁvidhassa nāma ariyadhammassa desako⁴ dasabaladharo vajirasaṅghātasamānakāyo sopi Bhagavā parinibbuto, kena aññena jīvite āsā janetabbā"ti jīvitamadamattaṁ janaṁ saṁvejeti, saddhamme cassa ussāhaṁ janeti. **Evan**ti ca bhaṇanto desanāsampattiṁ niddisati. **Me sutan**ti sāvakasampattiṁ. **Ekaṁ samayan**ti kālasampattiṁ. **Bhagavā**ti desakasampattiṁ.

Sāvatthiyanti evamnāmake nagare. Samīpatthe cetam bhummavacanam. Viharatīti avisesena iriyāpathadibbabrahma-ariyavihāresu aññataravihārasamaṅgiparidīpanametaṁ<sup>5</sup>. Idha pana ṭhānagamananisajjāsayanappabhedesu iriyāpathesu aññatara-iriyāpathasamāyogaparidīpanam, tena ṭhitopi gacchantopi nisinnopi sayānopi Bhagavā viharaticceva veditabbo. So hi ekam iriyāpathabādhanam aññena iriyāpathena vicchinditvā aparipatantam attabhāvam harati pavatteti, tasmā "viharatī"ti vuccati.

Jetavaneti Jetassa rājakumārassa vane. Tañhi tena ropitam samvaḍḍhitam paripālitam, so cassa sāmī ahosi<sup>6</sup>, tasmā Jetavananti sankham gatam, tasmim Jetavane. Anāthapiṇḍikassa ārāmeti Anāthapiṇḍikena gahapatinā catupaññāsahiraññakoṭipariccāgena Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa niyyātitattā Anāthapiṇḍikassāti<sup>7</sup> sankham gate

- 1. Visuddhi 1. 203 pitthe.
- 2. Desento (Sī, Syā, Ka)
- 3. Sāreti (Sī)

- 4. Desetā (Sī)
- 5. Aññataravihārasamāyogaparidīpanametam (Ka)
- 6. Paripālitam ahosi (Sī)
- 7. Anāthapiṇḍikassa ārāmoti (Sam-Ṭṭha 1. 12 piṭṭhe)

ārāme, ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Papañcasūdaniyā Majjhimaṭṭhakathāya Sabbāsavasuttavaṇṇanāyaṁ¹ vutto.

Tattha siyā—yadi tāva Bhagavā Sāvatthiyam viharati, "Jetavane"ti na vattabbam. Atha tattha viharati, "Sāvatthiyan"ti na vattabbam. Na hi sakkā ubhayattha ekam samayam viharitunti. Na kho panetam evam daṭṭhabbam. Nanu avocumha "samīpatthe bhummavacanan"ti. Tasmā yathā Gaṅgāyamunādīnam samīpe goyūthāni carantāni "Gaṅgāya caranti, Yamunāya carantī"ti vuccanti, evamidhāpi yadidam Sāvatthiyā samīpe Jetavanam, tattha viharanto vuccati "Sāvatthiyam viharati Jetavane"ti. Gocaragāmanidassanattham hissa Sāvatthivacanam, pabbajitānurūpanivāsanaṭṭhānanidassanattham sesavacanam.

Tattha Sāvatthivacanena āyasmā Ānando Bhagavato gahatthānuggahakaranam dasseti, Jetavanādikittanena pabbajitānuggahakaranam. Tathā purimena paccayaggahanato attakilamathānuyogavivajjanam, pacchimena vatthukāmappahānato kāmasukhallikānuyogavivajjanūpāyadassanam. Purimena ca dhammadesanābhiyogam, pacchimena vivekādhimuttim. Purimena karunāya upagamanam, pacchimena paññaya apagamanam. Purimena sattanam hitasukhanipphādanādhimuttitam, pacchimena parahitasukhakaraņe nirupalepatam. Purimena dhammikasukhāpariccāganimittaphāsuvihāram, pacchimena uttarimanussadhammānuyoganimittami. Purimena manussānami upakārabahulatam, pacchimena devatānam. Purimena loke jātassa loke samvaddhabhāvam, pacchimena lokena anupalittatam. Purimena "ekapuggalo bhikkhave loke uppajjamāno uppajjati bahujanahitāya bahujanasukhāya lokānukampāya atthāya hitāya sukhāya devamanussānam. Katamo ekapuggalo, Tathāgato Araham Sammāsambuddho"ti<sup>2</sup> vacanato yadattham Bhagava uppanno, tadatthaparinipphadanam, pacchimena yattha uppanno, tadanurūpavihāram. Bhagavā hi pathamam Lumbinivane, dutiyam Bodhimandeti lokiyalokuttarāya uppattiyā vaneyeva uppanno, tenassa vaneyeva vihāram dassetīti evamādinā nayenettha atthayojanā veditabbā.

**Tatrā**ti desakālaparidīpanam. Tañhi yam samayam viharati, tatra samaye. Yasmim ca ārāme viharati, tatra ārāmeti dīpeti.

Bhāsitabbayutte vā desakāle dīpeti. Na hi Bhagavā ayutte dese vā kāle vā dhammam bhāsati. "Akālo kho tāva bāhiyā"ti-ādi¹ cettha sādhakam. **Kho**ti padapūraṇamatte avadhāraṇe ādikālatthe vā nipāto. **Bhagavā**ti lokagarudīpanam. **Bhikkhū**ti kathāsavanayuttapuggalavacanam. Api cettha "bhikkhakoti bhikkhu, bhikkhācariyam ajjhupagatoti bhikkhū"ti-ādinā² nayena vacanattho veditabbo. **Āmantesī**ti ālapi abhāsi sambodhesīti ayamettha attho. Aññatra pana ñāpanepi hoti. Yathāha "āmantayāmi vo bhikkhave paṭivedayāmi vo bhikkhave"ti. Pakkosanepi. Yathāha "ehi tvam bhikkhu mama vacanena Sāriputtam āmantehī"ti³.

Bhikkhavoti āmantanākāraparidīpanam. Tañca bhikkhanasīlatādiguņayogasiddhattā vuttam. Bhikkhanasīlatāguņayuttopi hi bhikkhu,
bhikkhanadhammatāguņayuttopi bhikkhu, bhikkhane
sādhukāritāguņayuttopīti saddavidū maññanti. Tena ca nesam
bhikkhanasīlatādiguņayogasiddhena vacanena hīnādhikajanasevitam vuttim
pakāsento uddhatadīnabhāvaniggaham karoti. Bhikkhavoti iminā
karuņāvipphārasommahadayanayananipātapubbangamena vacanena te attano
mukhābhimukhe<sup>4</sup> karoti. Tenava ca kathetukamyatādīpakena vacanena
tesam sotukamyatam janeti. Teneva ca sambodhanatthena sādhukam
savanamanasikārepi te niyojeti. Sādhukam savanamanasikārāyattā hi
sāsanasampatti.

Aparesupi devamanussesu vijjamānesu kasmā bhikkhūyeva āmantesīti ce. Jeṭṭhaseṭṭhāsannasadāsannihitabhāvato. Sabbaparisasādhāraṇā hi Bhagavato dhammadesanā. Parisāya ca jeṭṭhā bhikkhū paṭhamuppannattā, seṭṭhā anagāriyabhāvaṁ ādiṁ katvā Satthucariyānuvidhāyakattā sakalasāsanapaṭiggāhakattā ca<sup>5</sup>. Āsannā te tattha nisinnesu Satthusantikattā. Sadāsannihitā Satthusantikāvacarattāti. Apica te dhammadesanāya bhājanaṁ yathānusiṭṭhaṁ paṭipattisabbhāvatotipi te eva āmantesi.

<sup>1.</sup> Khu 1. 85 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 3. 181; Sam 1. 283 pitthesu.

<sup>5.</sup> Patitthāpakattā ca (Ka)

<sup>2.</sup> Vi 1. 28; Abhi 2. 254 pitthesu.

<sup>4.</sup> Mukhābhimukham (Ka)

Kimattham pana Bhagavā dhammam desento paṭhamam bhikkhū āmantesi, na dhammameva desesīti. Satijananattham. Bhikkhū hi aññam cintentāpi vikkhittacittāpi dhammam paccavekkhantāpi kammaṭṭhānam manasikarontāpi nisinnā honti, te anāmantetvā dhamme desiyamāne "ayam desanā kimnidānā kimpaccayā katamāya aṭṭhuppattiyā desitā"ti sallakkhetum asakkontā duggahitam vā gaṇheyyum, na vā gaṇheyyum. Tena nesam satijananattham Bhagavā paṭhamam āmantetvā pacchā dhammam deseti.

Bhadanteti gāravavacanametam¹, Satthu paṭivacanadānam vā. Api cettha "bhikkhavo"ti vadamāno Bhagavā te bhikkhū ālapati. "Bhadante"ti vadamānā te Bhagavantam paccālapanti. Tathā "bhikkhavo"ti Bhagavā ādimhi bhāsati, "bhadante"ti te paccābhāsanti. "Bhikkhavo"ti paṭivacanam dāpeti, "bhadante"ti paṭivacanam denti. Te bhikkhūti ye Bhagavā āmantesi, te. Bhagavato paccassosunti Bhagavato āmantanam paṭi-assosum, abhimukhā hutvā suṇimsu sampaṭicchimsu paṭiggahesunti attho. Bhagavā etadavocāti Bhagavā etam idāni vattabbam sakalam suttam avoca. Ettāvatā ca yam āyasmatā Ānandena imassa suttassa sukhāvagāhaṇattham kāladesadesakaparisāpadesapaṭimaṇḍitam² nidānam bhāsitam, tassa atthavaṇṇanā samattāti.

Idāni nāham bhikkhave aññam ekarūpampi samanupassāmīti-ādinā nayena Bhagavatā nikkhittassa suttassa vaṇṇanāya okāso anuppatto, sā panesā suttavaṇṇanā yasmā suttanikkhepam vicāretvāva vuccamānā pākaṭā hoti, tasmā suttanikkhepavicāraṇā tāva veditabbā. Cattāro hi suttanikkhepā attajjhāsayo parajjhāsayo pucchāvasiko aṭṭhuppattikoti. Tattha yāni suttāni Bhagavā parehi anajjhiṭṭho kevalam attano ajjhāsayeneva kathesi, seyyathidam? Ākaṅkheyyasuttam Vatthasuttanti evamādīni, tesam attajjhāsayo nikkhepo. Yāni pana "paripakkā kho Rāhulassa vimuttiparipācanīyā dhammā, yamnūnāham Rāhulam uttari āsavānam khaye vineyyan"ti³ evam paresam ajjhāsayam khantim manam abhinīhāram bujjhanabhāvañca oloketvā parajjhāsayavasena kathitāni, seyyathidam?

<sup>1.</sup> Garuvacanametam (Ka)

<sup>2.</sup> Kāladesadesakapatimanditam (Ka)

<sup>3.</sup> Sam 2. 324; Ma 3. 324 pitthesu.

Rāhulovādasuttam dhammacakkappavattananti evamādīni, tesam parajjhāsayo nikkhepo. Bhagavantam pana upasankamitvā te te devamanussā tathā tathā pañham pucchanti. Evam putthena Bhagavatā yāni kathitāni Devatāsamyuttabojjhangasamyuttādīni, tesam pucchāvasiko nikkhepo. Yāni pana uppannam kāranam paticca kathitāni Dhammadāyādasuttaputtamamsūpamādīni, tesam atthuppattiko nikkhepo. Evamimesu catūsu nikkhepesu imassa suttassa parajjhāsayo nikkhepo. Parajjhāsayavasena hetam nikkhittam. Kesam ajjhāsayenāti? Rūpagarukānam purisānam.

Tattha **nāham bhikkhave**ti-ādīsu nakāro patisedhattho. **Ahan**ti attānam niddisati. Bhikkhaveti te bhikkhū ālapati. Aññanti idāni vattabbā itthirūpato aññam. **Ekarūpampī**ti ekampi rūpam. **Samanupassāmī**ti dve samanupassanā ñānasamanupassanā ca ditthisamanupassanā ca. Tattha "aniccato samanupassati, no niccato"ti<sup>1</sup> ayam **ñānasamanupassanā** nāma. "Rūpam attato samanupassatī''ti-ādikā<sup>2</sup> pana **ditthisamanupassanā** nāma. Tāsu idha ñāṇasamanupassanā adhippetā. Imassa pana padassa nakārena sambandho veditabbo. Idam hi vuttam hoti—aham bhikkhave sabbaññutaññanena olokentopi aññam ekarūpampi na samanupassāmīti. Yam evam purisassa cittam pariyadaya titthatīti yam rupam rupagarukassa purisassa catubhūmakakusalacittam pariyādiyitvā ganhitvā khepetvā titthati. "Sabbam hatthikāyam pariyādiyitvā"ti-ādīsu<sup>3</sup> hi gahanam pariyādānam nāma. "Aniccasaññā bhikkhave bhāvitā bahulīkatā sabbam kāmarāgam pariyādiyatī''ti-ādīsu<sup>4</sup> khepanam. Idha ubhayampi vaṭṭati. Tattha idam rūpam catubhūmakakusalacittam ganhantam na nīluppalakalāpam puriso viya hatthena ganhāti, nāpi khepayamānam aggi viya uddhane udakam santāpetvā khepeti. Uppattiñcassa nivārayamānameva catubhūmakampi kusalacittam ganhāti ceva khepeti cāti veditabbam. Tena vuttam "purisassa cittam pariyādāya titthatī"ti.

**Yathayidan**ti yathā idam. **Itthirūpan**ti itthiyā rūpam. Tattha "kiñca bhikkhave rūpam vadetha. Ruppatīti kho bhikkhave tasmā rūpanti vuccati. Kena ruppati. Sītenapi ruppati unhenapi ruppatī"ti<sup>5</sup> suttānusārena rūpassa

<sup>1.</sup> Khu 9. 406 pitthe Patisambhidāmagge.

<sup>3.</sup> Sam 1. 85 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 2. 126 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 9. 137 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 2. 71 pitthe.

vacanattho ceva sāmaññalakkhanañca veditabbam. Ayam pana rūpasaddo khandhabhavanimittapaccayasarīravannasanthānādīsu anekesu atthesu vattati. Ayañhi "yam kiñci rūpam atītānāgatapaccuppannan"ti<sup>1</sup> ettha rūpakkhandhe vattati. "Rūpūpapattivā maggam bhāvetī"ti² ettha rūpabhave. "Ajjhattam arūpasaññī bahiddhā rūpāni passatī"ti<sup>3</sup> ettha kasinanimitte. "Sarūpā bhikkhave uppajjanti pāpakā akusalā dhammā no arūpā"ti<sup>4</sup> ettha paccaye. "Ākāso parivārito rūpantveva sankham gacchatī"ti<sup>5</sup> ettha sarīre. "Cakkhuñca paticca rūpe ca uppajjati cakkhuviññānan"ti<sup>6</sup> ettha vanne. "Rūpappamāno rūpappasanno"ti<sup>7</sup> ettha santhāne. Ādisaddena "piyarūpam sātarūpam, arasarūpo"ti-ādīnipi sanganhitabbāni. Idha panesa itthiyā catusamutthāne rūpāyatanasankhāte vanne vattati. Apica yo koci itthiyā nivatthanivāsanassa vā alankārassa vā gandhavannakādīnam vā pilandhanamālādīnam vāti kāyappatibaddho ca vanno purisassa cakkhuviññāṇassa ārammanam hutvā upakappati, sabbametam itthirūpanteva veditabbam. **Itthirūpam bhikkhave purisassa cittam** pariyādāya tiṭṭhatīti idam purimasseva daļhīkaranattham vuttam. Purimam vā "yathayidam bhikkhave itthirūpan"ti evam opammavasena vuttam, idam pariyādānānubhāvadassanavasena<sup>8</sup>.

Tatridam itthirūpassa pariyādānānubhāve vatthu—Mahādāṭhikanāgarājā kira Cetiyagirimhi Ambatthale<sup>9</sup> mahāthūpam kārāpetvā giribhaṇḍapūjami<sup>10</sup> nāma katvā kālena kālam orodhagaṇaparivuto Cetiyagirim gantvā bhikkhusamghassa mahādānam deti. Bahūnam sannipātaṭṭhāne nāma na sabbesam sati sūpaṭṭhitā hoti, rañño ca Damiļadevī nāma mahesī paṭhamavaye ṭhitā dassanīyā pāsādikā. Atheko Cittatthero nāma vuḍḍhapabbajito asamvaraniyāmena olokento tassā rūpārammaṇe nimittam gahetvā ummādappatto viya ṭhitanisinnaṭṭhānesu "handa Damiļadevī handa Damiļadevī"ti<sup>11</sup>

- 1. Abhi 2. 1; Vi 3. 20 pitthādīsu.
- 3. Abhi 1. 55 pitthādīsu.
- 5. Ma 1. 248 pitthe.
- 7. Am 1. 382 pitthe.
- 9. Ambatthalene (Syā, Ka)
- 2. Abhi 1. 44; Abhi 2. 274 piṭṭhādīsu.
- 4. Am 1. 81 pitthe.
- 6. Ma 1. 326; Ma 3. 328 pitthesu.
- 8. Pariyādānabhāvadassanavasena (Syā, Ka)
- 10. Giribhandavāhanapūjam (Sī, Syā)
- 11. Subham Damiladevī subham Damiladevīti (Sī)

vadanto vicarati. Tato paṭṭhāya cassa daharasāmaṇerā Ummattakacittattherotveva nāmaṁ katvā vohariṁsu. Atha sā devī nacirasseva kālamakāsi. Bhikkhusaṁghe sivathikadassanaṁ¹ gantvā āgate daharasāmaṇerā tassa santikaṁ gantvā evamāhaṁsu "bhante Cittatthera yassatthāya tvaṁ vilapasi, mayaṁ tassā deviyā sivathikadassanaṁ gantvā āgatā"ti. Evaṁ vuttepi assaddahanto "yassā vā tassā vā tumhe² sivathikadassanatthāya gatā, mukhaṁ tumhākaṁ dhūmavaṇṇan"ti ummattakavacanameva avoca. Evaṁ Ummattakacittattherassa cittaṁ pariyādāya aṭṭhāsi idaṁ itthirūpaṁ.

Aparampi vatthu—Saddhātissamahārājā kira ekadivasam orodhagaṇaparivuto vihāram āgato. Eko daharo lohapāsādadvārakoṭṭhake ṭhatvā asamvare ṭhito ekam itthim olokesi, sāpi gamanam pacchinditvā tam olokesi, ubhopi abbhantare uṭṭhitena rāgagginā ḍayhitvā kālamakamsu. Evam itthirūpam daharassa cittam pariyādāya tiṭṭhati.

Aparampi vatthu—Kalyāṇayamahāvihārato kireko daharo uddesatthāya Kāļadīghavāpigāmadvāravihāram gantvā niṭṭhituddesakicco atthakāmānam vacanam aggahetvā "gataṭṭhāne daharasāmaṇerehi puṭṭhena gāmassa niviṭṭhākāro kathetabbo bhavissatī"ti gāme piṇḍāya caranto visabhāgārammaṇe nimittam gahetvā attano vasanaṭṭhānam gato tāya nivatthavattham sañjānitvā "kaham bhante idam laddhan"ti pucchanto tassā matabhāvam ñatvā "evarūpā nāma itthī mam nissāya matā"ti cintento anto-uṭṭhitena rāgagginā ḍayhitvā jīvitakkhayam pāpuṇi. Evampi idam itthirūpam purisassa cittam pariyādāya titthatīti veditabbam.

2. Dutiyādīni saddagarukādīnam āsayavasena vuttāni. Tesu **itthisaddo**ti itthiyā cittasamuṭṭhāno kathitagītavāditasaddo. Apica itthiyā nivatthanivāsanassāpi alankatālankārassāpi itthipayoganipphādito vīṇāsankhapaṇavādisaddopi itthisaddotveva veditabbo. Sabbopi heso purisassa cittam pariyādāya tiṭṭhati.

Tattha suvaṇṇakakkaṭakasuvaṇṇamoradaharabhikkhu-ādīnaṁ vatthūni veditabbāni. Pabbatantaraṁ kira nissāya mahantaṁ hatthināgakulaṁ vasati. Avidūraṭṭhāne cassa mahāparibhogasaro atthi, tasmiṁ kāyūpapanno suvaṇṇakakkaṭako atthi. So taṁ saraṁ otiṇṇotiṇṇe saṇḍāsena viya aḷehi pāde gahetvā attano vasaṁ¹ netvā māreti. Tassa otārāpekkhā² hatthināgā ekaṁ mahāhatthiṁ jeṭṭhakaṁ katvā vicaranti. So ekadivasaṁ taṁ hatthināgaṁ gaṇhi. Thāmasatisampanno hatthināgo cintesi "sacāhaṁ bhītaravaṁ ravissāmi, sabbe yathāruciyā akīḷitvā palāyissantī"ti niccalova aṭṭhāsi. Atha sabbesaṁ uttiṇṇabhāvaṁ ñatvā tena gahitabhāvaṁ attano bhariyaṁ jānāpetuṁ viravitvā evamāha—

"Singīmigo āyatacakkhunetto, Aṭṭhittaco vārisayo alomo. Tenā'bhibhūto kapaṇaṁ³ rudāmi, Mā heva maṁ pāṇasamaṁ jaheyyā''ti⁴.

Sā taṁ sutvā sāmikassa gahitabhāvaṁ ñatvā taṁ taṁhā bhayā mocetuṁ hatthinā ca kuļīrena ca saddhiṁ sallapantī evamāha—

"Ayya na tam jahissāmi, kuñjaram saṭṭhihāyanam<sup>5</sup>. Pathabyā cāturantāya, Suppiyo hosi me tuvam.

Ye kuļīrā samuddasmim, Gangāya Yamunāya ca<sup>6</sup>. Tesam tvam vārijo settho, munca rodantiyā patin"ti<sup>4</sup>.

Kuļīro saha itthisaddassavanena gahaņam sithilamakāsi. Atha hatthināgo "ayamevetassa okāso"ti ekam pādam gahitākāreneva ṭhapetvā dutiyam ukkhipitvā tam piṭṭhikapāle akkamitvā vicuṇṇikam katvā thokam ākaḍḍhitvā tīre khipi. Atha nam sabbahatthino sannipatitvā "amhākam verī"ti vicuṇṇayimsu. Evam tāva itthisaddo suvaṇṇakakkaṭakassa cittam pariyādiyitvā tiṭṭhati<sup>7</sup>.

- 1. Vasanaţthānam (Ka)
- 3. Karuṇaṁ (Syā, Ṭīkā)
- 5. Kuñjara saṭṭhihāyana (Sī)
- 7. Cittam pariyādiyīti (Sī, Syā)

- 2. Tasmim otarāpentā (Ka)
- 4. Khu 5. 78 piṭṭhe Jātake.
- 6. Nammadāya ca (Sī)

Suvaṇṇamoropi Himavantam anupavisitvā mahantam pabbatagahanam nissāya vasanto niccakālam sūriyassa udayakāle sūriyamaṇḍalam ulloketvā attano rakkham karonto evam vadati—

"Udetayam cakkhumā ekarājā,

Harissavanno pathavippabhāso.

Tam tam namassāmi harissavaņņam pathavippabhāsam,

Tayājja guttā viharemu divasam.

Ye brāhmaṇā vedagū sabbadhamme,

Te me namo te ca mam palayantu.

Namatthu Buddhānam namatthu bodhiyā,

Namo vimuttānam namo vimuttiyā.

Imam so parittam katvā, moro carati esanā"ti1.

So divasam gocaram gahetvā sāyanhasamaye vasanaṭṭhānam pavisanto atthangatam sūriyamandalam oloketvāpi imam gātham² vadati—

"Apetayam cakkhumā ekarājā,

Harissavanno pathavippabhāso.

Tam tam namassāmi harissavaņņam pathavippabhāsam,

Tayājja guttā viharemu rattim.

Ye brāhmaṇā vedagū sabbadhamme,

Te me namo te ca mam pālayantu.

Namatthu Buddhānam namatthu bodhiyā,

Namo vimuttānam namo vimuttiyā.

Imam so parittam katvā, moro vāsamakappayī"ti1.

Iminā niyāmena satta vassasatāni vītināmetvā ekadivasam parittakammato puretarameva morakukkuṭikāya saddam sutvā parittakammam asaritvā raññā pesitassa luddakassa vasam upagato. Evam itthisaddo suvaṇṇamorassa cittam pariyādiyitvā tiṭṭhatīti. Chātapabbatavāsī daharo pana sudhāmuṇḍakavāsī³ daharo ca itthisaddam sutvā anayabyasanam pattāti.

- 3. Tatiye **itthigandho**ti itthiyā catusamuṭṭhānikaṁ gandhāyatanaṁ. Svāyaṁ itthiyā sarīragandho duggandho hoti, kāyāruḷho pana āgantuka-anulepanādigandho idha adhippeto. Ekaccā hi itthī assagandhinī hoti, ekaccā meṇḍakagandhinī, ekaccā sedagandhinī, ekaccā soṇitagandhinī. Ekacco andhabālo evarūpāyapi itthiyā rajjateva. Cakkavattino pana itthiratanassa kāyato candanagandho vāyati, mukhato ca uppalagandho. Ayaṁ na sabbāsaṁ hoti, āgantuka-anulepanādigandhova idha adhippeto. Tiracchānagatā pana hatthi-assagoṇādayo tiracchānagatānaṁ sajāti-itthīnaṁ utugandhena yojanadviyojanatiyojanacatuyojanampi gacchanti. Itthikāye gandho vā¹ hotu itthiyā nivatthanivāsana-anulittālepanapiḷandha-mālādigandho vā, sabbopi itthigandhotveva veditabbo.
- 4. Catutthe **itthiraso**ti itthiyā catusamuṭṭhānikaṁ rasāyatanaṁ. Tipiṭakacūḷanāgacūḷābhayattherā pana "yvāyaṁ itthiyā kiṁkārapaṭissāvitādivasena savanaraso² ceva paribhogaraso ca, ayaṁ itthiraso"ti vadanti. Kiṁ tena, yo panāyaṁ itthiyā oṭṭhamaṁsasammakkhanakheḷādirasopi, sāmikassa dinnayāgubhattādīnaṁ rasopi, sabbo so itthirasotveva veditabbo. Aneke hi sattā attano mātugāmena yaṁkiñci sahatthā dinnameva madhuranti gahetvā anayabyasanaṁ pattāti.
- 5. Pañcame itthiphoṭṭhabboti itthiyā kāyasamphasso, itthisarīrāruļhānaṁ vatthālaṅkāramālādīnampi phasso itthiphoṭṭhabbotveva veditabbo. Sabbopesa purisassa cittaṁ pariyādiyati mahācetiyaṅgaṇe gaṇasajjhāyaṁ gaṇhantassa daharabhikkhuno visabhāgārammaṇaphasso viyāti.

Iti Satthā sattānam āsayānusayavasena rūpādīsu ekekam gahetvā aññam īdisam na passāmīti āha. Yathā hi rūpagarukassa purisassa itthirūpam cittuppādam gameti palibundhati bajjhāpeti baddhāpeti moheti sammoheti<sup>3</sup>, na tathā sesā saddādayo. Yathā ca saddādigarukānam saddādayo, na tathā rūpādīni ārammaṇāni. Ekaccassa ca rūpādīsu ekamevārammaṇam cittam pariyādiyati, ekaccassa dvepi tīṇipi cattāripi pañcapi. Iti

<sup>1.</sup> Iti kāyagandhovā (Sī), itthikāyagandho vā (Syā)

<sup>3.</sup> Palibujjhati majjāpeti pamajjāpeti pamoheti (Sī)

<sup>2.</sup> Assavaraso (Sī)

ime pañca suttantā pañcagarukavasena kathitā, na pañcagarukajātakavasena. **Pañcagarukajātakaṁ**<sup>1</sup> pana sakkhibhāvatthāya āharitvā kathetabbaṁ. Tatra hi amanussehi kantāramajjhe katāya āpaṇādivicāraṇāya<sup>2</sup> mahāpurisassa pañcasu sahāyesu rūpagaruko rūpārammaṇe bajjhitvā<sup>3</sup> anayabyasanaṁ patto, saddādigarukā saddārammaṇādīsu. Iti taṁ sakkhibhāvatthāya āharitvā kathetabbaṁ. Ime pana pañca suttantā pañcagarukavaseneva kathitā.

- 6. Yasmā ca na kevalam purisāyeva pañcagarukā honti, itthiyopi hontiyeva, tasmā tāsampi vasena puna pañca suttante kathesi. Tesampi attho vuttanayeneva veditabbo. Vatthūsupi paṭhamasutte lohapāsādadvāre ṭhitam daharam oloketvā matāya Rājorodhāya vatthu veditabbam. Tam heṭṭhā vitthāritameva.
- 7. Dutiyasutte Bārāṇasiyaṁ rūpūpajīvino mātugāmassa vatthu veditabbaṁ. Guttilavīṇāvādako kirekissā itthiyā sahassaṁ pahiṇi, sā taṁ uppaṇḍetvā gaṇhituṁ na icchi. So "karissāmettha kattabban"ti sāyanhakālasamanantare alaṅkatapaṭiyatto tassā gehassa abhimukhaṭṭhāne aññasmiṁ gehadvāre nisinno vīṇāya tantiyo same guṇe patiṭṭhāpetvā tantissarena gītassaraṁ anatikkamanto gāyi. Sā itthī tassa gītasaddaṁ sutvā dvāranti saññāya "vivaṭavātapānena tassa santikaṁ gamissāmī"ti ākāseyeva jīvitakkhayaṁ pattā.
- 8. Tatiyasutte cakkavattirañño kāyato candanagandho vāyati, mukhato ca uppalagandhoti idam āharitabbam. Idam cettha vatthu veditabbam. Sāvatthiyam kirekissā kuṭumbikadhītāya sāmiko Satthu dhammadesanam sutvā "na sakkā mayā ayam dhammo gihibhūtena pūretun"ti aññatarassa piṇḍapātikattherassa santike pabbaji. Athassa bhariyam "assāmikā ayan"ti ñatvā rājā Pasenadikosalo antepuram āharāpetvā<sup>4</sup> ekadivasam ekam nīluppalakalāpam ādāya antepuram paviṭṭho ekekissā ekekam nīluppalam dāpesi. Pupphesu bhājiyamānesu tassā itthiyā dve

<sup>1.</sup> Khu 5. 31 pitthe.

<sup>3.</sup> Rajjitvā (Ka)

<sup>2.</sup> Āpaṇaracanāya (Sī)

<sup>4.</sup> Atiharāpetvā (Sī, Syā)

hattham pattāni. Sā pahaṭṭhākāram dassetvā upasinghitvā parodi. Rājā tassā ubhayākāram disvā tam pakkosāpetvā pucchi. Sā attano pahaṭṭhakāraṇañca rodanakāraṇañca kathesi. Yāvatatiyam kathitepi rājā assaddahanto punadivase sakalarājanivesane sabbamālāvilepanādisugandhagandham harāpetvā Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa āsanāni paññāpetvā Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa mahādānam datvā bhattakiccapariyosāne tam itthim "kataro te thero"ti pucchitvā "ayan"ti vutte ñatvā Satthāram vanditvā "bhante tumhehi saddhim bhikkhusamgho gacchatu, amhākam asukatthero anumodanam karissatī"ti āha. Satthā tam bhikkhum ṭhapetvā vihāram gato. There anumodanam vattum āraddhamatte sakalam rājanivesanam gandhapūram viya jātam. Rājā "saccamevesā āhā"ti pasīditvā punadivase Satthāram tam kāraṇam pucchi. Satthā "ayam atīte dhammakatham suṇanto 'sādhu sādhū'ti sādhukāram pavattento sakkaccam assosi, tammūlako tena¹ mahārāja ayamānisamso laddho"ti ācikkhi.

Saddhammadesanākāle, sādhu sādhūti bhāsato. Mukhato jāyate<sup>2</sup> gandho, uppalamva yathodaketi<sup>3</sup>.

Sesam sabbattha uttānamevāti. Imasmim vagge vaṭṭameva kathitam.

## Rūpādivaggavaņņanā

## 2. Nīvaraņappahānavaggavaņņanā

11. Dutiyassa paṭhame **ekadhammampī**ti ettha "tasmiṁ kho pana samaye dhammā hontī"ti-ādīsu<sup>4</sup> viya nissattaṭṭhena dhammo veditabbo. Tasmā ekadhammampīti nissattaṁ ekasabhāvampīti ayamettha attho. **Anuppannovā**ti ettha pana "bhūtānaṁ vā sattānaṁ ṭhitiyā sambhavesīnaṁ vā anuggahāya<sup>5</sup> yāvatā bhikkhave sattā apadā vā dvipadā vā"ti<sup>6</sup> evamādīsu

<sup>1.</sup> Taṁmūlakena (Ka)

<sup>2.</sup> Nibbattatī (Sī)

<sup>3.</sup> Uppalam viya vāyatīti (Syā)

<sup>4.</sup> Abhi 1. 35 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 327; Sam 1. 253 pitthesu.

<sup>6.</sup> Am 1. 343; Khu 1. 254 pitthesu.

viya samuccayattho vāsaddo daṭṭhabbo, na vikappattho. Ayañhettha attho—yena dhammena anuppanno ca kāmacchando uppajjati, uppano ca kāmacchando bhiyyobhāvāya vepullāya samvattati, tamaham yathā subhanimittam, evam aññam na passāmīti. Tattha **anuppanno**ti ajāto asañjāto apātubhūto asamudāgato. **Kāmacchando**ti "yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā"ti-ādinā¹ nayena vitthāritam kāmacchandanīvaraṇam. **Uppajjatī**ti nibbattati pātubhavati. So panesa asamudācāravasena vā ananubhūtārammaṇavasena vā anuppanno uppajjatīti veditabbo. Aññathā hi anamatagge samsāre anuppanno nāma natthi.

Tattha ekaccassa vattavasena kileso na samudācarati, ekaccassa ganthadhutaṅgasamādhivipassanānavakammādīnaṁ aññataravasena. Kathaṁ? Ekacco hi vattasampanno hoti, tassa dve-asīti khuddakavattāni cuddasa mahāvattāni cetiyaṅgaṇabodhiyaṅgaṇapānīyamāļaka-uposathāgāraāgantukagamikavattāni ca karontasseva kileso okāsaṁ na labhati. Aparabhāge panassa vattaṁ vissajjetvā bhinnavattassa carato ayonisomanasikārañceva sativossaggañca āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco ganthayutto hoti, ekampi nikāyam gaṇhāti² dvepi tayopi cattāropi pañcapi. Tassa tepiṭakam Buddhavacanam atthavasena Pāļivasena anusandhivasena pubbāparavasena gaṇhantassa sajjhāyantassa vācentassa desentassa pakāsentassa kileso okāsam na labhati. Aparabhāge panassa ganthakammam pahāya kusītassa carato ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco pana dhutangadharo hoti, terasa dhutangagune samādāya vattati. Tassa pana dhutangagune pariharantassa kileso okāsam na labhati. Aparabhāge panassa dhutangāni vissajjetvā bāhullāya āvattassa carato ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco aṭṭhasu samāpattīsu ciṇṇavasī hoti, tassa paṭhamajjhānādīsu āvajjanavasi-ādīnaṁ vasena viharantassa kileso okāsaṁ na labhati. Aparabhāge panassa parihīnajjhānassa vā vissaṭṭhajjhānassa vā bhassādīsu anuyuttassa viharato ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco pana vipassako hoti, sattasu vā anupassanāsu aṭṭhārasasu vā mahāvipassanāsu kammaṁ karonto viharati. Tassevaṁ viharato kileso okāsaṁ na labhati. Aparabhāge panassa vipassanākammaṁ pahāya kāyadaļhībahulassa viharato ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco navakammiko hoti, uposathāgārabhojanasālādīni kāreti. Tassa tesam upakaraṇāni cintentassa kileso okāsam na labhati. Aparabhāge panassa navakamme niṭṭhite vā vissaṭṭhe vā ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma.

Ekacco pana brahmalokā āgato suddhasatto hoti tassa anāsevanatāya kileso okāsam na labhati. Aparabhāge panassa laddhāsevanassa ayonisomanasikārasativossagge āgamma uppajjati. Evampi asamudācāravasena anuppanno uppajjati nāma. Evam tāva asamudācāravasena anuppannassa uppannatā veditabbā.

Katham ananubhūtārammaṇavasena? Idhekacco ananubhūtapubbam manāpiyam rūpādi-ārammaṇam labhati, tassa tattha ayonisomanasikārasativossagge āgamma rāgo uppajjati. Evam ananubhūtārammanavasena anuppanno uppajjati nāma.

Uppannoti jāto sañjāto nibbatto abhinibbatto pātubhūto.
Bhiyyobhāvāyāti punappunabhāvāya. Vepullāyāti vipulabhāvāya rāsibhāvāya. Tattha sakim uppanno kāmacchando na nirujjhissati, sakim

niruddho vā sveva puna<sup>1</sup> uppajjissatīti aṭṭhānametaṁ. Ekasmiṁ pana niruddhe tasmiṁ vā ārammaṇe aññasmiṁ vā ārammaṇe aparāparaṁ uppajjamāno bhiyyobhāvāya vepullāya saṁvattati nāma.

Subhanimittanti rāgaṭṭhāniyaṁ ārammaṇaṁ. "Sanimittā² bhikkhave uppajjanti pāpakā akusalā dhammā, no animittā"ti³ ettha nimittanti paccayassa nāmaṁ. "Adhicittamanuyuttena bhikkhave bhikkhunā pañca nimittāni kālena kālaṁ manasikātabbānī"ti⁴ ettha kāraṇassa. "So taṁ nimittaṁ āsevati bhāvetī"ti⁵ ettha samādhissa. "Yaṁ nimittaṁ āgamma yaṁ nimittaṁ manasikaroto anantarā āsavānaṁ khayo hotī"ti⁶ ettha vipassanāya. Idha pana rāgaṭṭhāniyo iṭṭhārammaṇadhammo "subhanimittan"ti adhippeto. Ayonisomanasikarototi "tattha katamo ayonisomanasikāro. Anicce niccanti dukkhe sukhanti anattani attāti asubhe subhanti ayonisomanasikāro uppathamanasikāro, saccavippaṭikūlena vā cittassa āvajjanā anvāvajjanā ābhogo samannāhāro manasikāro. Ayaṁ vuccati ayonisomanasikāro"tið imassa manasikārassa vasena anupāyena manasikarontassāti.

- 12. Dutiye **byāpādo**ti bhattabyāpatti viya cittassa byāpajjanam pakativijahanabhāvo. "Tattha katamam byāpādanīvaraṇam. Anattham me acarīti āghāto jāyatī"ti<sup>9</sup> evam vitthāritassa byāpādanīvaraṇassetam adhivacanam. **Paṭighanimittan**ti aniṭṭham nimittam. Paṭighassapi paṭighārammaṇassapi etam adhivacanam. Vuttampi cetam Aṭṭhakathāyam "paṭighampi paṭighanimittam, paṭighārammaṇopi dhammo paṭighanimittan"ti. Sesamettha kāmacchande vuttanayeneva veditabbam. Yathā cettha, evam ito paresupi. Tattha tattha hi visesamattameva vakkhāmāti.
- 13. Tatiye **thinamiddhan**ti thinañceva middhañca. Tesu cittassa akammaññatā **thinaṁ**<sup>10</sup>, ālasiyabhāvassetaṁ adhivacanaṁ. Tiṇṇaṁ khandhānaṁ akammaññatā **middhaṁ**.

<sup>1.</sup> Niruddho pana puna (Ka)

<sup>2.</sup> Subhanimittā (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Asubhanimittāti (Syā, Ka), Am 1. 80 pitthe pana passitabbam.

<sup>4.</sup> Ma 1. 167 pitthe.

<sup>5.</sup> Am 3. 217 pitthe.

<sup>6.</sup> Am 2. 281 pitthe.

<sup>7.</sup> Āvattanā anvāvattanā (Sī)

<sup>8.</sup> Abhi 2. 387 pitthe.

<sup>9.</sup> Abhi 1. 232 pitthe.

<sup>10.</sup> Thīnam (Sī, Syā)

kapimiddhassa pacalāyikabhāvassetam adhivacanam. Ubhinnampi "tattha katamam thinam. Yā cittassa akalyatā akammaññatā olīyanā sallīyanā. Tattha katamam middham. Yā kāyassa akalyatā akammaññatā onāho pariyonāho"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena vitthāro veditabbo. **Aratī**ti-ādīni Vibhange vibhattanayeneva veditabbāni. Vuttañhetam—

"Tattha katamā **arati**, pantesu vā senāsanesu aññataraññataresu vā adhikusalesu dhammesu arati aratitā anabhirati anabhiramanā ukkaṇṭhitā paritassitā, ayaṁ vuccati arati. Tattha katamā **tandī**, yā tandī tandiyanā tandimanatā ālassaṁ ālassāyanā ālassāyitattaṁ, ayaṁ vuccati tandī. Tattha katamā **vijambhitā**, yā kāyassa jambhanā vijambhanā ānamanā vinamanā sannamanā paṇamanā byādhiyakaṁ, ayaṁ vuccati vijambhitā. Tattha katamo **bhattasammado**, yā bhuttāvissa bhattamucchā bhattakilamatho bhattapariļāho kāyaduṭṭhullaṁ², ayaṁ vuccati bhattasammado. Tattha katamaṁ **cetaso ca līnattaṁ**, yā cittassa akalyatā akammañātā olīyanā sallīyanā līnaṁ līyanā līyitattaṁ thinaṁ thiyanā thiyitattaṁ cittassa, idaṁ vuccati cetaso ca līnattan''ti³.

Ettha ca purimā cattāro dhammā thinamiddhanīvaraṇassa sahajātavasenāpi upanissayavasenāpi paccayā honti, cetaso ca līnattaṁ attanova attanā sahajātaṁ na hoti, upanissayakoṭiyā pana hotīti.

14. Catutthe uddhaccakukkuccanti uddhaccañceva kukkuccañca. Tattha uddhaccaṁ nāma cittassa uddhatākāro. Kukkuccaṁ nāma akatakalyāṇassa katapāpassa tappaccayā vippaṭisāro. Cetaso avūpasamoti uddhaccakukkuccassevetaṁ nāmaṁ. Avūpasantacittassāti jhānena vā vipassanāya vā avūpasamitacittassa. Ayaṁ pana avūpasamo uddhaccakukkuccassa upanissayakoṭiyā paccayo hotīti.

<sup>1.</sup> Abhi 1. 233 pitthe.

- 15. Pañcame **vicikicchā**ti "Satthari kaṅkhatī"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena vitthāritaṁ vicikicchānīvaraṇaṁ. Ayonisomanasikāro vuttalakkhaṇoyevāti.
- 16. Chaṭṭhe anuppanno vā kāmacchando nuppajjatīti asamudācāravasena vā ananubhūtārammaṇavasena vāti dvīheva kāraṇehi anuppanno na uppajjati, tathā vikkhambhitova hoti, puna hetum vā paccayam vā na labhati. Idhāpi vattādīnamyeva vasena asamudācāro veditabbo. Ekaccassa hi vuttanayeneva vatte yuttassa vattam karontasseva kileso okāsam na labhati, vattavasena vikkhambhito hoti. So tam tathāvikkhambhitameva katvā vivaṭṭetvā arahattam gaṇhāti Milakkhatissatthero² viya.

So kirāvasmā Rohanajanapade Gāmendavālamahāvihārassa<sup>3</sup> bhikkhācāre nesādakule nibbatto. Vayam āgamma katagharāvāso "puttadāram posessāmī"ti adūhalasatam santhapetvā pāsasatam yojetvā sūlasatam ropetvā bahum pāpam āyūhanto ekadivasam gehato aggiñca lonañca gahetvā araññam gato pāse baddhamigam vadhitvā angārapakkamamsam khāditvā pipāsito hutvā Gāmendavālamahāvihāram pavittho pānīyamālake dasamattesu pānīyaghatesu pipāsāvinodanamattampi pānīyam alabhanto "kim nāmetam ettakānam bhikkhūnam vasanatthāne pipāsāya āgatānam pipāsāvinodanamattam pānīyam natthī"ti ujjhāyitum āraddho. Cūlapindapātikatissatthero tassa katham sutvā tassa santikam gacchanto pānīyamālake dasamatte pānīyaghate pūre disvā "jīvamānapetakasatto ayam bhavissatī"ti cintetvā "upāsaka sace pipāsitosi, piva pānīyan"ti vatvā kutam ukkhipitvā tassa hatthesu āsiñci. Tassa kammam paticca pītapītam pānīyam tattakapāle<sup>4</sup> pakkhittamiva nassati, sakalepi ghate pivato pipāsā na pacchijji. Atha nam thero āha "yāva dārunanca te upāsaka kammam katam, idāneva peto jāto, vipāko kīdiso bhavissatī"ti.

So tassa katham sutvā laddhasamvego theram vanditvā tāni adūhalādīni visankharitvā vegena gharam gantvā puttadāram oloketvā

<sup>1.</sup> Abhi 1. 233 pitthe.

<sup>3.</sup> Mandalavāsimahāvihārassa (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Mālakatissatthero (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Tattakatāhe (Sī)

satthāni¹ bhinditvā dīpakamigapakkhino araññe vissajjetvā theram paccupasaṅkamitvā pabbajjaṁ yāci. Dukkarā āvuso pabbajjā, kathaṁ tvaṁ pabbajissasīti. Bhante evarūpaṁ paccakkhakāraṇaṁ disvā kathaṁ na pabbajissāmīti. Thero tacapañcakakammaṭṭhānaṁ datvā pabbājesi. So vattārabhito hutvā Buddhavacanaṁ uggaṇhanto ekadivasaṁ Devadūtasutte "tamenaṁ bhikkhave nirayapālā puna mahāniraye pakkhipantī"ti² imaṁ ṭhānaṁ sutvā "ettakaṁ dukkharāsiṁ anubhavitasattaṁ puna mahāniraye pakkhipanti, aho bhāriyo bhante mahānirayo"ti āha. Āmāvuso bhāriyoti. Sakkā bhante passitunti. "Na sakkā passituṁ, diṭṭhasadisaṁ kātuṁ ekaṁ kāraṇaṁ dassessāmī"ti sāmaṇere samādapetvā pāsāṇapiṭṭhe alladārurāsiṁ kārehīti. So tathā kāresi. Thero yathānisinnova iddhiyā abhisaṅkharitvā mahānirayato khajjopanakamattaṁ aggipapaṭikaṁ nīharitvā passantasseva tassa therassa dārurāsiṁhi pakkhipi. Tassa tattha nipāto ca dārurāsino jhāyitvā chārikabhāvūpagamanañca apacchā apurimaṁ ahosi.

So taṁ disvā "bhante imasmiṁ sāsane kati dhurāni nāmā"ti pucchi. Āvuso vipassanādhuraṁ³ ganthadhuranti. "Bhante gantho nāma paṭibalassa bhāro, mayhaṁ pana dukkhūpanisā saddhā, vipassanādhuraṁ pūressāmi kammaṭṭhānaṁ me dethā"ti vanditvā nisīdi. Thero "vattasampanno bhikkhū"ti vattasīse ṭhatvā tassa kammaṭṭhānaṁ kathesi. So kammaṭṭhānaṁ gahetvā vipassanāya ca kammaṁ karoti, vattañca pūreti. Ekadivasaṁ Cittalapabbatamahāvihāre vattaṁ karoti, ekadivasaṁ Gāmeṇḍavālamahāvihāre, ekadivasaṁ Gocaragāmamahāvihāre⁴. Thinamiddhe okkantamatte vattaparihānibhayena palālavaraṇakaṁ⁵ temetvā sīse ṭhapetvā pāde udake otāretvā nisīdati. So ekadivasaṁ Cittalapabbatamahāvihāre dve yāme vattaṁ katvā balavapaccūsakāle niddāya okkamituṁ āraddhāya allapalālaṁ sīse ṭhapetvā nisinno pācīnapabbatapasse sāmaṇerassa Aruṇavatiyasuttantaṁ sajjhāyantassa—

"Ārambhatha nikkamatha, yunjatha Buddhasāsane. Dhunātha maccuno senam, nalāgāramva kunjaro.

<sup>1.</sup> Sattim (Sī, Syā) 2. Ma 3. 224; Am 1. 140 pitthesu.

<sup>4.</sup> Kājaragāmamahāvihāre (Sī)

<sup>3.</sup> Vāsadhurañca (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Palālāvaraṇakam (Sī)

Yo imasmim dhammavinaye, appamatto vihassati. Pahāya jātisamsāram, dukkhassantam karissatī"ti<sup>1</sup>—

idam thānam sutvā "mādisassa āraddhavīriyassa bhikkhuno Sammāsambuddhena idam kathitam bhavissatī"ti pītim uppādetvā jhānam nibbattetvā tadeva pādakam katvā anāgāmiphale patiṭṭhāya aparāparam vāyamanto saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Parinibbānakāle ca tadeva kāraṇam dassento evamāha—

> "Allam palālapuñjāham, sīsenādāya cankamim. Pattosmi tatiyam ṭhānam, ettha me natthi samsayo"ti.

Evarūpassa vattavasena vikkhambhitakileso tathā vikkhambhitova hoti.

Ekaccassa vuttanayeneva ganthe yuttassa gantham ugganhantassa sajjhāyantassa vācentassa desentassa pakāsentassa ca kileso okāsam na labhati, ganthavasena vikkhambhitova hoti. So tam tathā vikkhambhitameva katvā vivattetvā arahattam ganhāti Maliyadevatthero viya. So kirāyasmā tivassabhikkhukāle Kallagāmake<sup>2</sup> Mandalārāmamahāvihāre uddesañca ganhāti, vipassanāya ca kammam karoti. Tassekadivasam kallagāme bhikkhāya carato ekā upāsikā yāgu-uļunkam datvā puttasineham uppādetvā theram antonivesane nisīdāpetvā panītabhojanam bhojetvā "kataragāmavāsikosi tātā" ti pucchi. Mandalārāmamahāvihāre ganthakammam karomi upāsiketi. Tena hi tāta yāva ganthakammam karosi<sup>3</sup>, idheva nibaddham bhikkham ganhati. So tam adhivasetva tattha nibaddham bhikkham ganhāti, bhattakiccāvasāne anumodanam karonto "sukham hotu, dukkhā muccatū"ti<sup>4</sup> padadvayameva kathetvā gacchati. Antovasse temāsam tassāyeva sangaham karonto pindāpacitim katvā mahāpavāranāya saha patisambhidāhi arahattam pāpuni. Nevāsikamahāthero āha "āvuso mahādeva ajja vihāre mahājano sannipatissati, tassa dhammadānam dadeyyāsī"ti. Thero adhivāsesi.

<sup>1.</sup> Sam 1. 159 pitthe.

<sup>3.</sup> Ganthakammakaraṇā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Kallagāmato (Ka)

<sup>4.</sup> Muccāti (Sī)

Daharasāmaņerā upāsikāya saññam adamsu "ajja te putto dhammam kathessati, vihāram gantvā suneyyāsī''ti. Tātā na sabbeva dhammakatham jānanti, mama putto ettakam kālam mayham kathento "sukham hotu, dukkhā muccatū"ti<sup>1</sup> padadvayameva kathesi, mā kelim karothāti. Mā tvam upāsike jānanam vā ajānanam vā upatthahassu<sup>2</sup>, vihāram gantvā dhammameva sunāhīti. Upāsikā gandhamālādīni gahetvā gantvā pūjetvā parisante dhammam sunamānā nisīdi. Divādhammakathiko ca sarabhānako ca attano pamānam natvā utthahimsu. Tato Maliyadevatthero dhammāsane nisīditvā cittabījanim gahetvā anupubbim katham<sup>3</sup> vatvā "mayā mahāupāsikāya tayo māse dvīheva padehi anumodanā katā, ajja sabbarattim tīhi pitakehi sammasitvā tasseva padadvayassa attham kathessāmī"ti dhammadesanam ārabhitvā sabbarattim kathesi. Arunuggamane desanāpariyosāne mahā-upāsikā sotāpattiphale patitthāsi.

Aparopi tasmimyeva mahāvihāre **Tissabhūtitthero** nāma vinayam ganhanto bhikkhācāravelāyam antogāmam pavittho visabhāgārammanam olokesi, tassa lobho uppajji, so patitthitapādam acāletvā attano patte yāgum upatthākadaharassa patte ākiritvā "ayam vitakko vaddhamāno mam catūsu apāyesu samsīdāpessatī"ti<sup>4</sup> tatova nivattitvā ācariyassa santikam gantvā vandityā ekamantam thito āha "eko me byādhi uppanno, aham etam tikicchitum sakkonto agamissami, itaratha nagamissami. Tumhe diva uddesañca sāyam uddesañca mam oloketvā thapetha, paccūsakāle uddesam pana mā thapayitthā"ti evam vatvā Malayavāsimahāsamgharakkhitattherassa santikam agamāsi. Thero attano pannasālāya paribhandam karonto tam anoloketvāva "paţisāmehi āvuso tava pattacīvaran"ti āha. Bhante eko me byādhi atthi, sace tumhe tam tikicchitum sakkotha, patisāmessāmīti. Āvuso uppannam rogam tikicchitum samatthassa santikam āgatosi, patisāmehīti. Subbaco bhikkhu "amhākam ācariyo ajānitvā evam na vakkhatī"ti pattacīvaram thapetvā therassa vattam dassetvā vanditvā ekamantam nisīdi.

<sup>1.</sup> Muccāti (Sī)

<sup>2.</sup> Upaṭṭhapayassu (Sī), upaṭṭhayassu (Syā)

<sup>3.</sup> Pubbagāthā (Sī), pubbakathaṁ (Syā) 4. Saṁsumbhissatīti (Ka)

Thero "rāgacarito ayan"ti ñatvā asubhakammaṭṭhānaṁ kathesi. So uṭṭhāya pattacīvaraṁ aṁse laggetvā theraṁ punappunaṁ vandi. Kiṁ āvuso mahābhūti atirekanipaccakāraṁ dassesīti. Bhante sace attano kiccaṁ kātuṁ sakkhissāmi, iccetaṁ kusalaṁ. No ce, idaṁ me pacchimadassananti. Gacchāvuso mahābhūti tādisassa yuttayogassa kulaputtassa na jhānaṁ vā vipassanā vā maggo vā phalaṁ vā dullabhanti. So therassa kathaṁ sutvā nipaccakāraṁ dassetvā āgamanakāle vavatthāpitaṁ channaṁ sepaṇṇigacchamūlaṁ gantvā pallaṅkena nisinno asubhakammaṭṭhānaṁ pādakaṁ katvā vipassanaṁ paṭṭhapetvā arahatte patiṭṭhāya paccūsakāle uddesaṁ sampāpuṇi. Evarūpānaṁ ganthavasena vikkhambhitā kilesā tathā vikkhambhitāva honti.

Ekaccassa pana vuttanayeneva dhutangāni pariharato kileso okāsam na labhati, dhutangavasena vikkhambhitova hoti. So tam tathā vikkhambhitameva katvā vivattetvā arahattam gaņhāti Gāmantapabbhāravāsī Mahāsīvatthero viya. Thero kira mahāgāme Tissamahāvihāre vasanto tepitakam atthavasena ca Pālivasena ca atthārasa mahāgane vāceti. Therassa ovāde thatvā satthisahassa<sup>1</sup> bhikkhū arahattam pāpunimsu. Tesu eko bhikkhu attanā patividdhadhammam ārabbha uppannasomanasso cintesi "atthi nu kho idam sukham amhākam ācariyassā"ti. So āvajjento therassa puthujjanabhāvam ñatvā "ekenupāyena therassa samvegam uppādessāmī"ti attano vasanatthānato therassa santikam gantvā vanditvā vattam dassetvā nisīdi. Atha nam thero "kim āgatosi āvuso pindapātikā"ti āha. "Sace me okāsam karissatha, ekam dhammapadam ganhissāmī"ti āgatosmi bhanteti. Bahū āvuso ganhanti, tuyham okāso na bhavissatīti. So sabbesu rattidivasabhāgesu okāsam alabhanto "bhante evam okāse asati maranassa katham okāsam labhissathā"ti āha. Tadā thero cintesi "nāyam uddesatthāya āgato, mayham panesa samvegajananatthāya āgato"ti. Sopi thero "bhikkhunā nāma bhante mādisena bhavitabban"ti vatvā theram vanditvā manivanne ākāse uppatitvā agamāsi.

Thero tassa gatakālato patthāya jātasamvego divā uddesanca sāyam uddesañca vācetvā pattacīvaram hatthapāse thapetvā paccūsakāle uddesam gahetvā otarantena bhikkhunā saddhim pattacīvaramādāya otinno terasa dhutagune paripunne adhitthāya gāmantapabbhārasenāsanam gantvā pabbhāram patijaggitvā mañcapītham ussāpetvā "arahattam apatvā mañce pitthim na pasāressāmī"ti mānasam bandhitvā cankamam otari. Tassa "ajja arahattam ganhissāmi ajja arahattam ganhissāmī"ti ghatentasseva pavāranā sampattā. So pavāranāya upakatthāya "puthujjanabhāvam pahāya visuddhipavāranam pavāressāmī"ti cintento ativiya kilamati. So tāya pavāranāva maggam vā phalam vā uppādetum asakkonto "mādisopi nāma āraddhavipassako na labhati, yāva dullabhañca vatidam 1 arahattan"ti vatvā teneva niyāmena thānacankamabahulo hutvā timsa vassāni samanadhammam katvā mahāpavāranāya majjhe thitam punnacandam disvā "kim nu kho candamandalam visuddham, udāhu mayham sīlan"ti cintento "candamandale sasalakkhanam paññāyati, mayham pana upasampadato patthāya yāvajjadivasā sīlasmim kālakam vā tilako vā natthī"ti āvajjetvā sañjātapītisomanasso paripakkañānattā pītim vikkhambhetvā saha patisambhidāhi arahattam pāpuni. Evarūpassa dhutangavasena vikkhambhito kileso tathā vikkhambhitova hoti.

Ekaccassa vuttanayeneva paṭhamajjhānādisamāpajjanabahulatāya kileso okāsaṁ na labhati, samāpattivasena vikkhambhitova hoti. So taṁ tathā vikkhambhitameva katvā vivaṭṭetvā arahattaṁ gaṇhāti **Mahātissatthero** viya. Thero kira avassikakālato² paṭṭhāya aṭṭhasamāpattilābhī. So samāpattivikkhambhitānaṁ kilesānaṁ asamudācārena uggahaparipucchāvaseneva ariyamaggasāmantaṁ katheti, saṭṭhivassakālepi attano puthujjanabhāvaṁ na jānāti. Athekadivasaṁ mahāgāme tissamahāvihārato bhikkhusaṁgho talaṅgara³ Vāsidhammadinnattherassa sāsanaṁ pesesi "thero āgantvā amhākaṁ dhammakathaṁ kathetū"ti. Thero adhivāsetvā "mama santike mahallakataro bhikkhu natthi, Mahātissatthero kho pana me kammaṭṭhānācariyo, taṁ saṁghattheraṁ katvā

<sup>1.</sup> Dullabhataram (Ka)

<sup>2.</sup> Atthavassikakālato (Ka)

<sup>3.</sup> Vālankara (Ka)

gamissāmī''ti cintento bhikkhusamghaparivuto therassa vihāram gantvā divāṭṭhāne therassa vattam dassetvā ekamantam nisīdi.

Thero āha "kim dhammadinna cirassam āgatosī"ti. "Āma bhante Tissamahāvihārato me bhikkhusamgho sāsanam pesesi, aham ekako na gamissāmi, tumhehi pana saddhim gantukāmo hutvā āgatomhī"ti sāranīyakatham kathentova papancetvā<sup>1</sup> "kadā bhante tumhehi ayam dhammo adhigato"ti pucchi. Satthimattāni āvuso Dhammadinna vassāni hontīti. Samāpattim pana bhante valanjethāti. Āma āvusoti. Ekam pokkharanim māpetum sakkuņeyyātha bhanteti. "Na āvuso etam bhāriyan"ti vatvā sammukhatthāne pokkharanim māpesi. "Ettha bhante ekam padumagaccham māpethā"ti ca vutto tampi māpesi. Idānettha mahantam puppham dassethati. Thero tampi dassesi. Ettha solasavassuddesikam itthirūpam dassethāti. Thero solasavassuddesikam itthirūpam dassesi. Tato nam āha "idam bhante punappunam subhato manasi karothā"ti. Thero attanāva māpitam itthirūpam olokento lobham uppādesi. Tadā attano puthujjanabhāvam ñatvā "avassayo me sappurisa hohī"ti antevāsikassa santike ukkutikam nisīdi. "Etadatthamevāham bhante āgato"ti therassa asubhavasena sallahukam katvā kammatthānam kathetvā therassa okāsam kātum bahi nikkhanto. Suparimadditasankhāro thero tasmim divātthānato nikkhantamatteyeva saha patisambhidāhi arahattam pāpuni. Atha nam samghattheram katvā Dhammadinnatthero Tissamahāvihāram gantvā samghassa dhammakatham kathesi. Evarupassa samapattivasena vikkhambhito kileso tathā vikkhambhitova hoti.

Ekaccassa pana vuttanayeneva vipassanāya kammam karontassa kileso okāsam na labhati, vipassanāvasena vikkhambhitova hoti. So tam tathā vikkhambhitameva katvā vivaṭṭetvā arahattam gaṇhāti Buddhakāle saṭṭhimattā āraddhavipassakā bhikkhū viya. Te kira Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā vivittam araññam pavisitvā vipassanāya kammam karontā kilesānam asamudācāravasena "paṭividdhamaggaphalā mayan"ti saññāya

maggaphalatthāya vāyāmam akatvā "amhehi paṭividdhadhammam Dasabalassa ārocessāmā"ti Satthu santikam āgacchanti.

Satthā tesam pure āgamanatova Ānandattheram āha "Ānanda padhānakammikā bhikkhū ajja mam passitum āgamissanti, tesam mama dassanāya okāsam akatvā 'āmakasusānam gantvā alla-asubhabhāvanam karothā'ti pahiņeyyāsī"ti. Thero tesam āgatānam Satthārā kathitasāsanam ārocesi. Te "Tathāgato ajānitvā na kathessati, addhā ettha kāraṇam bhavissatī"ti āmakasusānam gantvā alla-asubham olokentā lobham uppādetvā "idam nūna Sammāsambuddhena diṭṭham bhavissatī"ti jātasamvegā laddhamaggam kammaṭṭhānam ādito paṭṭhāya ārabhimsu. Satthā tesam vipassanāya āraddhabhāvam ñatvā Gandhakuṭiyam nisinnova imam obhāsagāthamāha—

"Yānimāni apattāni<sup>1</sup>, alābūneva<sup>2</sup> sārade. Kāpotakāni aṭṭhīni, tāni disvāna kā ratī"ti<sup>3</sup>.

Gāthāpariyosāne arahattaphale patiṭṭhahimsu. Evarūpānam vipassanāvasena vikkhambhitā kilesā tathā vikkhambhitāva honti.

Ekaccassa vuttanayeneva navakammam karontassa kileso okāsam na labhati, navakammavasena vikkhambhitova hoti. So tam tathā vikkhambhitameva katvā vivaṭṭetvā arahattam gaṇhāti Cittalapabbate Tissatthero viya. Tassa kira aṭṭhavassikakāle<sup>4</sup> anabhirati uppajji, so tam vinodetum asakkonto attano cīvaram dhovitvā rajitvā pattam pacitvā kese ohāretvā upajjhāyam vanditvā aṭṭhāsi. Atha nam thero āha "kim āvuso Mahātissa atuṭṭhassa viya te ākāro"ti. Āma bhante anabhirati me uppannā, tam vinodetum na sakkomīti. Thero tassāsayam<sup>5</sup> olokento arahattassa upanissayam disvā anukampāvasena āha "āvuso Tissa mayam mahallakā, ekam no vasanaṭṭhānam karohī"ti. Dutiyakatham akathitapubbo bhikkhu "sādhu bhante"ti sampaṭicchi.

<sup>1.</sup> Apatthāni (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Alāpūneva (Sī)

<sup>3.</sup> Khu 1. 36 piṭṭhe Dhammapade.

<sup>4.</sup> Avassikakāle (Sī)

<sup>5.</sup> Tassajjhāsayam (Syā)

Atha naṁ thero āha "āvuso navakammaṁ karonto uddesamaggañca mā vissajji, kammaṭṭhānañca manasi karohi, kālena ca kālaṁ kasiṇaparikammaṁ karohī"ti. "Evaṁ karissāmi bhante"ti theraṁ vanditvā tathārūpaṁ sappāyaṭṭhānaṁ¹ oloketvā "ettha kātuṁ sakkā"ti dārūhi² pūretvā jhāpetvā sodhetvā iṭṭhakāhi parikkhipitvā dvāravātapānādīni yojetvā saddhiṁ caṅkamanabhūmibhittiparikammādīhi leṇaṁ niṭṭhāpetvā mañcapīṭhaṁ santharitvā therassa santikaṁ gantvā vanditvā "bhante niṭṭhitaṁ leṇe parikammaṁ, vasathā"ti āha. Āvuso dukkhena tayā etaṁ kammaṁ kataṁ, ajja ekadivasaṁ tvaññevettha vasāhīti. So "sādhu bhante"ti vanditvā³ pāde dhovitvā leṇaṁ pavisitvā pallaṅkaṁ ābhujitvā nisinno attanā katakammaṁ āvajji. Tassa "manāpaṁ mayā upajjhāyassa kāyaveyyāvaccaṁ katan"ti cintentassa abbhantare pīti uppannā. So taṁ vikkhambhetvā vipassanaṁ paṭṭhapetvā⁴ aggaphalaṁ arahattaṁ pāpuṇi. Evarūpassa navakammavasena vikkhambhito kileso tathā vikkhambhitova hoti.

Ekacco pana brahmalokato āgato suddhasatto hoti. Tassa anāsevanatāya kileso na samudācarati, bhavavasena vikkhambhito hoti. So tam tathā vikkhambhitameva katvā vivaṭṭetvā arahattam gaṇhāti **āyasmā Mahākassapo** viya. So hi āyasmā agāramajjhepi kāme aparibhuñjitvā mahāsampattim pahāya pabbajitvā nikkhanto antarāmagge paccuggamanatthāya āgatam Satthāram disvā vanditvā tīhi ovādehi upasampadam labhitvā aṭṭhame aruṇe saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Evarūpassa bhavavasena vikkhambhito kileso tathā vikkhambhitova hoti.

Yo pana ananubhūtapubbam rūpādi-ārammaṇam labhitvā tattheva vipassanam paṭṭhapetvā vivaṭṭetvā arahattam gaṇhāti, evarūpassa ananubhūtārammaṇavasena kāmacchando anuppannova nuppajjati nāma.

Uppanno vā kāmacchando pahīyatīti ettha uppannoti jāto bhūto samudāgato. Pahīyatīti tadaṅgappahānaṁ vikkhambhanappahānaṁ samucchedappahānaṁ paṭipassaddhippahānaṁ nissaraṇappahānanti imehi pañcahi pahānehi pahīyati,

<sup>1.</sup> Pabbhāraṭṭhānaṁ (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Vatvā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Dārūni (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Vaddhetvā (Syā, Ka)

na puna uppajjatīti attho. Tattha vipassanāya kilesā tadaṅgavasena pahīyantīti vipassanā tadaṅgappahānanti veditabbā. Samāpatti pana kilese vikkhambhetīti sā vikkhambhanappahānanti veditabbā. Maggo samucchindanto uppajjati, phalaṁ paṭippassambhayamānaṁ, nibbānaṁ sabbakilesehi nissaṭanti imāni tīṇi samucchedapaṭipassaddhinissaraṇappahānānīti vuccanti. Imehi lokiyalokuttarehi pañcahi pahānehi pahīyatīti attho.

Asubhanimittanti dasasu asubhesu uppannam sārammaṇam paṭhamajjhānam. Tenāhu porāṇā "asubhampi asubhanimittam, asubhārammaṇā dhammāpi asubhanimittan"ti. Yoniso manasikarototi "tattha katamo yonisomanasikāro, anicce aniccan"ti-ādinā nayena vuttassa upāyamanasikārassa vasena manasikaroto. Anuppanno ceva kāmacchando nuppajjatīti asamudāgato na samudāgacchati. Uppanno ca kāmacchando pahīyatīti samudāgato ca kāmacchando pañcavidhena pahānena pahīyati.

Apica cha dhammā **kāmacchandassa** pahānāya samvattanti— asubhanimittassa uggaho asubhabhāvanānuyogo indriyesu guttadvāratā bhojane mattaññutā kalyāṇamittatā sappāyakathāti. Dasavidhañhi asubhanimittam uggaṇhantassāpi kāmacchando pahīyati, bhāventassāpi, indriyesu pihitadvārassāpi, catunnam pañcannam ālopānam okāse sati udakam pivitvā yāpanasīlatāya bhojane mattaññunopi. Tenetam vuttam—

"Cattāro pañca ālope, abhutvā udakam pive. Alam phāsuvihārāya, pahitattassa bhikkhuno"ti<sup>1</sup>.

Asubhakammikatissattherasadise asubhabhāvanārate kalyāṇamitte sevantassāpi kavamacchando pahīyati, ṭhānanisajjādīsu dasa-asubhanissitasappāyakathāyapi pahīyati. Tena vuttaṁ "cha dhammā kāmacchandassa pahānāya saṁvattantī"ti.

17. Sattame **mettā cetovimuttī**ti sabbasattesu hitapharaṇakā mettā. Yasmā pana taṁsampayuttacittaṁ nīvaraṇādīhi paccanīkadhammehi vimuccati, tasmā sā "cetovimuttī"ti vuccati. Visesato vā sabbabyāpādapariyuṭṭhānena vimuttattā sā<sup>2</sup> cetovimuttīti veditabbā. Tattha "mettā"ti

ettāvatā pubbabhāgopi<sup>1</sup> vaṭṭati, "cetovimuttī"ti vuttattā pana idha tikacatukkajjhānavasena appanāva adhippetā. **Yoniso manasikaroto**ti tam mettam cetovimuttim vuttalakkhaņena upāyamanasikārena manasikarontassa.

Apica cha dhammā byāpādassa pahānāya samvattanti—mettānimittassa uggaho mettābhāvanānuyogo kammassakatāpaccavekkhanā patisankhānabahulatā kalyānamittatā sappāyakathāti. Odissakaanodissakadisāpharanānam hi aññataravasena mettam ugganhantassāpi byāpādo pahīyati, odhiso anodhiso disāpharanavasena mettam bhāventassāpi. "Tvam etassa kuddho kim karissasi, kimassa sīlādīni nāsetum sakkhissasi, nanu tvam attano kammena āgantvā attano kammeneva gamissasi, parassa kujihanam nāma vītaccitangāratatta-ayasalākagūthādīni<sup>2</sup> gahetvā param paharitukāmatāsadisam hoti. Esopi tava kuddho kim karissati, kim te sīlādīni nāsetum sakkhissati, esa attano kammena āgantvā attano kammeneva gamissati, appaticchitapahenakam viya pativatam khittarajomutthi viya ca etassevesa kodho matthake patissatī''ti evam attano ca parassa ca kammassakatam paccavekkhatopi, ubhayakammassakatam paccavekkhitvā patisankhāne thitassāpi, Assaguttattherasadise mettābhāvanārate kalyānamitte sevantassāpi byāpādo pahīyati, thānanisajjādīsu mettānissitasappāyakathāyapi pahīyati. Tena vuttam "cha dhammā byāpādassa pahānāya samvattantī"ti. Sesamidha ito paresu ca vuttanayeneva veditabbam, visesamattameva pana vakkhāmāti.

18. Aṭṭhame **ārambhadhātū**ti-ādīsu **ārambhadhātu** nāma paṭhamārambhavīriyam. **Nikkamadhātu** nāma kosajjato nikkhantattā tato balavataram. **Parakkamadhātu** nāma param ṭhānam akkamanato tatopi balavataram. Aṭṭhakathāyam pana "ārambho cetaso kāmānam panūdanāya, nikkamo cetaso palighugghāṭanāya, parakkamo cetaso bandhanacchedanāyā"ti vatvā "tīhi petehi adhimattavīriyameva kathitan"ti vuttam.

<sup>1.</sup> Pubbabhāgāpi (Sī, Syā)

Āraddhavīriyassāti paripunnavīriyassa ceva paggahitavīriyassa ca. Tattha catudosāpagatam vīriyam āraddhanti veditabbam. Na ca atilīnam<sup>1</sup> hoti, na ca atipaggahitam, na ca ajjhattam samkhittam, na ca bahiddhā vikkhittam. Tadetam duvidham hoti kāyikam cetasikanca. Tattha "idha bhikkhu divasam cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodhetī"ti<sup>2</sup> evam rattidivassa pañca kotthāse kāyena ghatentassa vāyamantassa **kāyikavīriyam** veditabbam. "Na tāvāham ito lenā nikkhamissāmi, yāva me na anupādāya āsavehi cittam vimuccatī"ti evam okāsaparicchedena vā, "na tāvāham imam pallankam bhindissāmī"ti evam nisajjādiparicchedena vā mānasam bandhitvā ghatentassa vāyamantassa cetasikavīriyam veditabbam. Tadubhayampi idha vattati. Duvidhenāpi hi iminā vīriyena āraddhavīriyassa anuppannañceva thinamiddham nuppajjati, uppannañca thinamiddham pahīyati Milakkhatissattherassa viya, Gāmantapabbhāravāsimahāsīvattherassa viya, Pītimallakattherassa viya, Kutumbiyaputtatissattherassa viya ca. Etesu hi purimā tayo aññe ca evarūpā kāyikavīriyena āraddhavīriyā, Kutumbiyaputtatissatthero aññe ca evarūpā cetasikavīriyena āraddhavīriyā, Uccāvālukavāsī Mahānāgatthero pana dvīhipi vīriyehi āraddhavīriyova. Thero kira ekam sattāham cankamati, ekam titthati, ekam nisīdati, ekam nipajjati. Mahātherassa eka-iriyāpathopi asappāyo nāma natthi, catutthe sattāhe vipassanam vaddhetvā arahatte patitthāsi.

Apica cha dhammā thinamiddhassa pahānāya samvattanti—atibhojane nimittaggāho iriyāpathasamparivattanatā ālokasaññāmanasikāro abbhokāsavāso kalyāṇamittatā sappāyakathāti. Āharahatthakabhuttavamitakatatravaṭṭaka-alamsāṭakakākamāsakabrāhmaṇādayo viya bhojanam bhuñjitvā rattiṭṭhānadivāṭṭhāne nisinnassa hi samaṇadhammam karoto thinamiddham mahāhatthī viya ottharantam āgacchati, catupañca-ālopa-okāsam pana ṭhapetvā pānīyam pivitvā yāpanasīlassa bhikkhuno tam na hotīti evam atibhojane nimittam gaṇhantassāpi thinamiddham pahīyati. Yasmim iriyāpathe thinamiddham okkamati, tato aññam parivattentassāpi, rattim candālokadīpāloka-ukkāloke divā sūriyālokam

manasikarontassāpi, abbhokāse vasantassāpi, Mahākassapattherasadise pahīnathinamiddhe kalyāṇamitte sevantassāpi thinamiddham pahīyati, ṭhānanisajjādīsu dhutaṅganissitasappāyakathāyapi pahīyati. Tena vuttaṁ "cha dhammā thinamiddhassa pahānāya saṁvattantī"ti.

# 19. Navame **vūpasantacittassā**ti jhānena vā vipassanāya vā vūpasamitacittassa.

Apica cha dhammā uddhaccakukkuccassa pahānāya samvattanti—bahussutatā paripucchakatā vinaye pakataññutā vuddhasevitā kalyāṇamittatā sappāyakathāti. Bāhusaccenāpi hi ekam vā dve vā tayo vā cattāro vā pañca vā nikāye Pāļivasena ca atthavasena ca uggaṇhantassāpi uddhaccakukkuccam pahīyati, kappiyākappiyaparipucchābahulassāpi, vinayapaññattiyam ciṇṇavasībhāvatāya pakataññunopi, vuḍḍhe mahallakatthere upasaṅkamantassāpi, Upālittherasadise vinayadhare kalyāṇamitte sevantassāpi uddhaccakukkuccam pahīyati, ṭhānanisajjādīsu kappiyākappiyanissitasappāyakathāyapi pahīyati. Tena vuttam "cha dhammā uddhaccakukkuccassa pahānāya samvattantī"ti.

## 20. Dasame **yoniso bhikkhave manasikaroto**ti vuttanayeneva upāyato manasikarontassa.

Apica cha dhammā vicikicchāya pahānāya samvattanti—bahussutatā paripucchakatā vinaye pakataññutā adhimokkhabahulatā kalyāṇamittatā sappāyakathāti. Bāhusaccenāpi hi ekam vā -pa- pañca vā nikāye Pāļivasena ca atthavasena ca uggaṇhantassāpi vicikicchā pahīyati, tīṇi ratanāni ārabbha paripucchābahulassāpi, vinaye ciṇṇavasībhāvassāpi, tīsu ratanesu okappaniyasaddhāsaṅkhāta-adhimokkhabahulassāpi, saddhādhimutte Vakkalittherasadise kalyāṇamitte sevantassāpi vicikicchā pahīyati, ṭhānanisajjādīsu tiṇṇam ratanānam guṇanissitasappāyakathāyapi pahīyati, tena vuttam "cha dhammā vicikicchāya pahānāya samvattantī"ti. Imasmim Nīvaraṇappahānavagge vaṭṭavivaṭṭam kathitanti.

Nīvaraṇappahānavaggavaṇṇanā.

#### 3. Akammaniyavaggavannanā

- 21-22. Tatiyassa paṭhame abhāvitanti avaḍḍhitaṁ bhāvanāvasena appavattitaṁ. Akammaniyaṁ hotīti kammakkhamaṁ kammayoggaṁ na hoti. Dutiye vuttavipariyāyena attho veditabbo. Ettha ca paṭhame cittanti vaṭṭavasena uppannacittaṁ, dutiye vivaṭṭavasena uppannacittaṁ. Tattha ca vaṭṭaṁ vaṭṭapādaṁ, vivaṭṭaṁ vivaṭṭapādaṁ pabhedo veditabbo. Vaṭṭaṁ nāma tebhūmakavaṭṭaṁ, vaṭṭapādaṁ nāma vaṭṭapaṭilābhāya kammaṁ, vivaṭṭaṁ nāma nava lokuttaradhammā, vivaṭṭapādaṁ nāma vivaṭṭapaṭilābhāya kammaṁ. Iti imesu suttesu vaṭṭavivaṭṭameva kathitanti.
- 23-24. Tatiye vaṭṭavaseneva uppannacittaṁ veditabbaṁ. **Mahato** anatthāya saṁvattatīti devamanussasampattiyo mārabrahma-issariyāni ca dadamānampi punappunaṁ jātijarābyādhimaraṇasokaparidevadukkhadomanassupāyāse khandhadhātu-āyatanapaṭiccasamuppādavaṭṭāni ca dadamānaṁ kevalaṁ dukkhakkhandhameva detīti mahato anatthāya saṁvattati nāmāti. Catutthe cittanti vivaṭṭavaseneva uppannacittaṁ.
- 25-26. Pañcamachaṭṭhesu abhāvitaṁ apātubhūtanti ayaṁ viseso. Tatrāyamadhippāyo—vaṭṭavasena uppannacittaṁ nāma uppannampi abhāvitaṁ apātubhūtameva hoti. Kasmā? Lokuttarapādakajjhānavipassanāmaggaphalanibbānesu pakkhandituṁ asamatthattā. Vivaṭṭavasena uppannaṁ pana bhāvitaṁ pātubhūtaṁ nāma hoti. Kasmā? Tesu dhammesu pakkhindituṁ samatthattā. Kurundakavāsī Phussamittatthero¹ panāha "maggacittameva āvuso bhāvitaṁ pātubhūtaṁ nāma hotī"ti.
- 27-28. Sattamaṭṭhamesu **abahulīkatan**ti punappunam akatam. Imānipi dve vaṭṭavivaṭṭavasena uppannacittāneva veditabbānīti.
- 29. Navame "jātipi dukkhā"ti-ādinā nayena vuttam dukkham adhivahati āharatīti **dukkhādhivaham**<sup>2</sup>. Dukkhādhivāhantipi pātho. Tassattho—

<sup>1.</sup> Kurundakavāsī Sumittatthero (Ka), Kurundakavāsī Pussamittatthero (Syā)

<sup>2.</sup> Dukkham āvahati āharatīti dukkhāvaham (Sī)

lokuttarapādakajjhānādi<sup>1</sup> ariyadhammābhimukham dukkhena adhivāhīyati pesīyatīti dukkhādhivāham. Idampi vaṭṭavasena uppannacittameva. Tañhi vuttappakārā devamanussādisampattiyo dadamānampi jāti-ādīnam adhivahanato dukkhādhivaham², ariyadhammādhigamāya duppesanato dukkhādhivāhanato nāma hotīti.

30. Dasame vivaṭṭavasena uppannacittameva cittam. Tañhi mānusakasukhato dibbasukham, dibbasukhato jhānasukham, jhānasukhato vipassanāsukham, vipassanāsukhato maggasukham, maggasukhato phalasukham, phalasukhato nibbānasukham adhivahati āharatīti sukhādhivaham nāma hoti, sukhādhivāham vā. Tañhi lokuttarapādakajjhānādi-ariyadhammābhimukham supesayam vissaṭṭha-indavajirasadisam hotīti sukhādhivāhantipi vuccati. Imasmimpi vagge vaṭṭavivaṭṭameva kathitanti.

#### Akammaniyavaggavannanā

#### 4. Adantavaggavannanā

- 31. Catutthassa paṭhame **adantan**ti savisevanaṁ adantahatthi-assādisadisaṁ. **Cittan**ti vattavasena uppannacittameva.
- 32. Dutiye **dantan**ti nibbisevanam dantahatthi-assādisadisam. Imasmimpi suttadvaye vaṭṭavivaṭṭavasena uppannacittameva kathitam. Yathā cettha, evam ito paresupīti.
- 33. Tatiye **aguttan**ti agopitam satisamvararahitam aguttahatthi-assādi-sadisam.
- 34. Catutthe **guttan**ti gopitam avissaṭṭhasatisamvaram guttahatthi-assādi-sadisam.
- 35-36. Pañcamachaṭṭhāni **arakkhitaṁ rakkhitan**ti padavasena bujjhanakānaṁ ajjhāsayena vuttāni. Attho panettha purimasadisoyeva.

- 37-38. Sattamatthamesupi eseva navo. Upamā panettha asamvutagharadvārādivasena veditabbā.
- 39-40. Navamadasamāni catūhipi padehi vojetvā vuttāni. Imasmimpi vagge vattavivattameva kathitanti.

Adantavaggavannanā.

#### 5. Panihita-acchavaggavannanā

- 41. Pañcamassa pathame **seyyathāpī**ti opammatthe nipāto. Tatra Bhagavā katthaci atthena upamam parivāretvā dasseti Vatthasutte<sup>1</sup> viya, Pāricchattakopama<sup>2</sup> Aggikkhandhopamādisuttesu<sup>3</sup> viya ca, katthaci upamāva attham parivāretvā dasseti Lonambilasutte<sup>4</sup> viva. Suvannakārasuttasūriyopamādisuttesu<sup>5</sup> viya ca. Imasmim pana sālisūkopame upamāya attham parivāretvā dassento seyyathāpi bhikkhavetiādimāha. Tattha **sālisūkan**ti sāliphalassa<sup>6</sup> sūkam. **Yavasūke**pi eseva nayo. Vā-saddo vikappattho. Micchāpanihitanti micchāthapitam. Yathā vijjhitum sakkoti, na evam uddhaggam katvā thapitanti attho. **Bhecchat**īti<sup>7</sup> bhindissati, chavim chindissatīti attho. Micchāpanihitena cittenāti micchāthapitena cittena. Vattavasena uppannacittam sandhāyetam vuttam. Avijjanti atthasu thānesu aññānabhūtam ghanabahalam mahā-avijjam. Vijjam uppādessatīti ettha vijjanti arahattamaggañānam. Nibbānanti tanhāvānato nikkhantabhāvena evam vuttam amatam. Sacchikarissatīti paccakkham karissati.
- 42. Dutiye sammāpanihitanti yathā bhinditum sakkoti, evam uddhaggam katvā sutthu thapitam. Akkantanti ettha pādeneva akkantam nāma hoti, hatthena uppīlitam. Rulhisaddavasena pana akkantanteva vuttam. Ayañhettha ariyavohāro. Kasmā pana aññe sepannikantakamadanakantakādayo mahante aggahetvā sukhumam dubbalam sālisūkayavasūkameva gahitanti?

<sup>1.</sup> Ma 1. 43 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 2. 486 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 2. 495 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 250 pitthe.

<sup>5.</sup> Am 2. 473 pitthe.

<sup>7.</sup> Bhijjissatīti (Syā, Ka)

<sup>6.</sup> Sāliphale (Ka)

Appamattakassāpi kusalakammassa vivaṭṭāya samatthabhāvadassanatthaṁ. Yathā hi sukhumaṁ dubbalaṁ sālisūkaṁ vā yavasūkaṁ vā hotu, mahantamahantā sepaṇṇikaṇṭakamadanakaṇṭakādayo vā, etesu yaṁkiñci micchā ṭhapitaṁ hatthaṁ vā pādaṁ vā bhindituṁ lohitaṁ vā uppādetuṁ na sakkoti, sammā ṭhapitaṁ pana sakkoti, evameva appamattakaṁ tiṇamuṭṭhi¹ mattadānakusalaṁ vā hotu, mahantaṁ velāmadānādikusalaṁ vā, sace vaṭṭasampattiṁ patthetvā vaṭṭasannissitavasena micchā ṭhapitaṁ hoti, vaṭṭameva āharituṁ sakkoti, no vivaṭṭaṁ. "Idaṁ me dānaṁ āsavakkhayāvahaṁ hotū"ti evaṁ pana vivaṭṭaṁ patthentena vivaṭṭavasena sammā ṭhapitaṁ arahattampi paccekabodhiñāṇampi sabbaññutaññāṇampi dātuṁ sakkotiyeva. Vuttañhetaṁ—

"Paṭisambhidā vimokkhā ca, yā ca sāvakapāramī. Paccekabodhi Buddhabhūmi, sabbametena labbhatī"ti².

Imasmim suttadvaye ca vattavivattam kathitam.

- 43. Tatiye paduṭṭhacittanti dosena paduṭṭhacittaṁ. Cetasā cetopariccāti attano cittena tassa cittaṁ paricchinditvā. Yathābhataṁ nikkhittoti yathā āharitvā ṭhapito. Evaṁ nirayeti evaṁ niraye ṭhitoyevāti vattabbo. Apāyantiādi sabbaṁ nirayavevacanameva. Nirayo hi ayasaṅkhātā sukhā apetoti apāyo, dukkhassa gati paṭisaraṇanti duggati, dukkaṭakārino ettha vivasā nipatantīti vinipāto, nirassādatthena nirayo.
- 44. Catutthe **pasannan**ti saddhāpasādena pasannam. **Sugatin**ti sukhassa gatim. **Saggam lokan**ti rūpādisampattīti suṭṭhu aggam lokam.
- 45. Pañcame udakarahadoti udakadaho. Āviloti avippasanno. Lulitoti aparisaṇṭhito. Kalalībhūtoti kaddamībhūto. Sippisambukanti-ādīsu sippiyo ca sambukā ca sippisambukam. Sakkharā ca kaṭhalāni ca sakkharakaṭhalam. Macchānam gumbam ghaṭāti macchagumbam. Carantampi tiṭṭhantampīti ettha sakkharakaṭhalam tiṭṭhatiyeva, itarāni carantipi tiṭṭhantipi. Yathā pana antarantarā thitāsupi nisinnāsupi nipajjamānāsupi "etā

gāviyo carantī"ti carantiyo upādāya itarāpi "carantī"ti vuccanti, evam tiṭṭhantameva sakkharakaṭhalam upādāya itarampi dvayam "tiṭṭhantan"ti vuttam, itaram dvayam carantam upādāya sakkharakaṭhalampi "carantam"ti vuttam.

Āvilenāti pañcahi nīvaraṇehi pariyonaddhena. Attatthaṁ vāti-ādīsu attano diṭṭhadhammiko lokiyalokuttaramissako attho attattho nāma. Attanova samparāye lokiyalokuttaramissako attho parattho nāma hoti. So hi parattha atthoti parattho. Tadubhayaṁ ubhayattho nāma. Apica attano diṭṭhadhammikasamparāyikopi lokiyalokuttaro attho attattho nāma, parassa tādisova attho parattho nāma, tadubhayampi ubhayattho nāma. Uttariṁ vā manussadhammāti dasakusalakammapathasaṅkhātā manussadhammā uttariṁ. Ayañhi dasavidho dhammo vināpi aññaṁ samādāpakaṁ satthantarakappāvasāne jātasaṁvegehi manussehi sayameva samādinnattā manussadhammoti vuccati, tato uttariṁ pana jhānavipassanāmaggaphalāni veditabbāni. Alamariyañāṇadassanavisesanti ariyānaṁ yuttaṁ, ariyabhāvaṁ vā kātuṁ samatthaṁ ñāṇadassanaṣikhātaṁ visesaṁ. Ñāṇameva hi jānanaṭṭhena ñāṇaṁ, dassanaṭṭhena dassananti veditabbaṁ, dibbacakkhuñāṇavipassanāñāṇamaggañāṇaphalañāṇa paccavekkhaṇañāṇānametaṁ adhivacanaṁ.

- 46. Chaṭṭhe **accho**ti abahalo, pasannotipi vaṭṭati. **Vippasanno**ti suṭṭhu pasanno. **Anāvilo**ti na āvilo, parisuddhoti attho, pheṇapubbuḷasaṅkhasevāla-paṇakavirahitoti vuttaṁ hoti. **Anāvilenā**ti pañcanīvaraṇavimuttena¹. Sesaṁ catutthe vuttanayameva. Imasmimpi suttadvaye vattavivattameva kathitaṁ.
- 47. Sattame **rukkhajātānan**ti paccatte sāmivacanam, rukkhajātānīti attho. Rukkhānametam adhivacanam. **Yadidan**ti nipātamattam. **Mudutāyā**ti mudubhāvena. Koci hi rukkho vaņņena aggo hoti, koci gandhena, koci rasena, koci thaddhatāya<sup>2</sup>. Phandano pana mudutāya ceva kammaññatāya ca aggo seṭṭhoti dasseti. **Cittam bhikkhave bhāvitam bahulīkatan**ti ettha samathavipassanāvasena bhāvitañceva punappunakatañca

cittam adhippetam. Kurundakavāsī Phussamittatthero panāha "ekantam mudu ceva kammaniyañca cittam nāma abhiññāpādakacatutthajjhānacittameva āvuso"ti.

- 48. Atthame **evam lahuparivattan**ti evam lahum uppajjitvā lahum nirujjhanakam. Yāvañcāti adhimattapamānatthe nipāto, ativiya na sukarāti attho. Idanti nipātamattam. Cittanti ekacce tāva ācariyā "bhavangacittan"ti vadanti, tam pana patikkhipitvā "idha cittanti yamkiñci antamaso cakkhuviññānampi adhippetamevā"ti vuttam. Imasmim panatthe Milindarājā dhammakathikam Nagasenattheram pucchi "bhante Nagasena ekasmim accharākkhaņe pavattitacittasankhārā sace rūpino assu<sup>1</sup>, kīva mahārāsi bhaveyyā"ti. Vāhasatānam kho mahārāja vīhīnam addhacūlanca vāhā vīhisattambaṇāni dve ca tumbā ekaccharākkhaṇe pavattitassa cittassa sankhampi na upenti, kalampi na upenti, kalabhāgampi na upentī"ti<sup>2</sup>. Atha kasmā Sammāsambuddhena "upamāpi na sukarā"ti vuttam. Yatheva hi upamam patikkhipitvāpi kappadīghabhāvassa yojanikapabbatena yojanikasāsapapunnanagarena, nirayadukkhassa sattisatāhatopamena, saggasukhassa ca cakkavattisampattiyā upamā katā, evamidhāpi kātabbāti? Tattha "sakkā pana bhante upamā kātun"ti evam pucchāvasena upamā katā, imasmim sutte pucchāya abhāvena na katā. Idañhi suttam dhammadesanāpariyosāne vuttam. Iti imasmim sutte cittarāsi nāma kathitoti.
- 49. Navame pabhassaranti paṇḍaraṁ parisuddhaṁ. Cittanti bhavaṅgacittaṁ. Kiṁ pana cittassa vaṇṇo nāma atthī? Natthi. Nīlādīnañhi aññataravaṇṇaṁ vā hotu avaṇṇaṁ vā³ yaṁkiñci parisuddhatāya "pabhassaram"ti vuccati. Idampi nirupakkilesatāya parisuddhanti pabhassaraṁ. Tañca khoti taṁ bhavaṅgacittaṁ. Āgantukehīti asahajātehi pacchā javanakkhaṇe uppajjanakehi. Upakkilesehīti rāgādīhi upakkiliṭṭhattā upakkiliṭṭhaṁ nāmāti vuccati. Kathaṁ? Yathā hi sīlavantā ācārasampannā mātāpitaro vā ācariyupajjhāyā vā dussīlānaṁ durācārānaṁ avattasampannānaṁ puttānañceva antevāsikasaddhivihārikānañca vasena "attano putte vā antevāsikasaddhivihārike vā na tajjenti na sikkhāpenti na ovadanti

<sup>1.</sup> Piṇḍo assa (Ka)

nānusāsantī"ti avaņņam akittim labhanti, evamsampadamidam veditabbam. Ācārasampannā mātāpitaro viya ca ācariyupajjhāyā viya ca bhavangacittam daṭṭhabbam, puttādīnam vasena tesam akittilābho viya javanakkhaņe rajjanadussanamuyhanasabhāvānam lobhasahagatādīnam cittānam vasena uppannehi āgantukehi upakkilesehi pakatiparisuddhampi bhavangacittam upakkilittham nāma hotīti.

50. Dasamepi bhavangacittameva cittam. Vippamuttanti javanakkhane arajjamānam adussamānam amuyhamānam tihetukanānasampayuttādikusalavasena uppajjamānam āgantukehi upakkilesehi vippamuttam nāma hoti. Idhāpi yathā sīlavantānam ācārasampannānam puttādīnam vasena mātādayo "sobhanā eteyeva attano puttakādayo sikkhāpenti ovadanti anusāsantī"ti vaṇṇakittilābhino honti, evam javanakkhane uppannakusalacittavasena idam bhavangacittam āgantukehi upakkilesehi vippamuttanti vuccatīti.

Paņihita-acchavaggavaņņanā.

## 6. Accharāsaṅghātavaggavaṇṇanā

51. Chaṭṭhassa paṭhame taṁ assutavā puthujjanoti taṁ bhavaṅgacittaṁ sutavirahito puthujjano. Tattha āgamādhigamābhāvā ñeyyo assutavā iti. Yo hi idaṁ suttaṁ ādito paṭṭhāya atthavasena upaparikkhanto "idaṁ bhavaṅgacittaṁ nāma pakatiparisuddhampi javanakkhaṇe uppannehi lobhādīhi upakkilesehi upakkiliṭṭhan"ti neva āgamavasena na adhigamavasena jānāti, yassa ca khandhadhātu-āyatanapaccayākārasatipaṭṭhānādīsu uggahaparipucchāvinicchayavirahitattā yathābhūtañāṇapaṭivedhasādhako neva āgamo, paṭipattiyā adhigantabbassa anadhigatattā na adhigamo atthi, so āgamādhigamābhāvā ñeyyo assutavā iti. Svāyaṁ—

Puthūnam jananādīhi, kāraņehi puthujjano. Puthujjanantogadhattā, puthuvāyam jano iti. So hi puthūnam nānappakārānam kilesādīnam jananādīhi kāraņehi puthujjano. Yathāha—

"Puthu¹ kilese janentīti puthujjanā, puthu avihatasakkāyadiṭṭhikāti puthujjanā, puthu Satthārānaṁ mukhullokikāti² puthujjanā, puthu sabbagatīhi avuṭṭhitāti puthujjanā, puthu nānābhisaṅkhāre abhisaṅkharontīti puthujjanā, puthu nānā-oghehi vuyhantīti puthujjanā, puthu nānāsantāpehi santappantīti puthujjanā, puthu nānāpariļāhehi pariḍayhantīti puthujjanā, puthu pañcasu kāmaguṇesu rattā giddhā gadhitā³ mucchitā ajjhopannā⁴ laggā laggitā palibuddhāti puthujjanā, puthu pañcahi nīvaraṇehi āvutā nivutā ovutā pihitā paṭicchannā paṭikujjitāti puthujjanā"ti⁵.

Puthūnam vā gaṇanapathamatītānam ariyadhammaparammukhānam nīcadhammasamācārānam janānam antogadhattāpi puthujjano, puthu vā ayam visumyeva sankham gato, visamsaṭṭho, sīlasutādiguṇayuttehi ariyehi janoti puthujjano. Evametehi "assutavā puthujjano"ti dvīhi padehi ye te—

Duve puthujjanā vuttā, Buddhenādiccabandhunā. Andho puthujjano eko, kalyāņeko puthujjanoti—

Dve puthujjanā vuttā, tesu andhaputhujjano vutto hotīti veditabbo.

Yathābhūtam nappajānātīti "idanca bhavangacittam evam āgantukehi upakkilesehi upakkiliṭṭham nāma hoti, evam vippamuttam nāmā"ti yathāsabhāvato na jānāti. Tasmāti yasmā na jānāti, tasmā. Cittabhāvanā natthīti cittaṭṭhiti cittapariggaho natthi, natthibhāveneva "natthī"ti vadāmīti dasseti.

<sup>1.</sup> Puthū (Syā)

<sup>2.</sup> Mukhullokakāti (Sī), mukholokakāti (Syā)

<sup>3.</sup> Gathitā (Ka)

<sup>4.</sup> Ajjhāpannā (Sī, Syā), ajjhosannā (Ka)

<sup>5.</sup> Khu 7. 113, 192 pitthesu.

- 52. Dutiye **sutavā**ti sutasampanno. Vitthārato panettha assutavāti padassa paṭipakkhavasena attho veditabbo. **Ariyasāvako**ti atthi ariyo na sāvako seyyathāpi Buddhā ceva Paccekabuddhā ca, atthi sāvako na ariyo seyyathāpi gihī anāgataphalo, atthi neva ariyo na sāvako seyyathāpi puthutitthiyā. Atthi ariyoceva sāvako ca seyyathāpi samaṇā Sakyaputtiyā āgataphalā viññātasāsanā. Idha pana gihī vā hotu pabbajito vā, yo koci sutavāti ettha vuttassa atthassa vasena sutasampanno, ayam ariyasāvakoti veditabbo. **Yathābhūtam pajānātī**ti "evamidam bhavangacittam āgantukehi upakkilesehi vippamuttam hoti, evam upakkiliṭṭhan"ti yathāsabhāvato jānāti. **Cittabhāvanā atthī**ti cittaṭṭhiti cittapariggaho atthi, atthibhāveneva "atthī"ti vadāmīti dasseti. Imasmim sutte balavavipassanā kathitā. Keci tarunavipassanāti vadanti.
- 53. Tatiyam aṭṭhuppattiyam kathitam. Katarāyam pana aṭṭhuppattiyam? Aggikkhandhopamasuttanta-aṭṭhuppattiyam. Bhagavā kira ekasmim samaye Sāvatthim upanissāya Jetavanamahāvihāre paṭivasati. Buddhānañca yattha katthaci paṭivasantānam pañcavidham kiccam avijahitameva hoti. Pañca hi Buddhakiccāni¹ purebhattakiccam pacchābhattakiccam purimayāmakiccam majjhimayāmakiccam pacchimayāmakiccanti.

Tatridam purebhattakiccam—Bhagavā hi pātova vuṭṭhāya upaṭṭhākānuggahattham sarīraphāsukatthamca mukhadhovanādisarīraparikammam katvā yāva bhikkhācāravelā, tāva vivittāsane vītināmetvā bhikkhācāravelāya nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā cīvaram pārupitvā pattamādāya kadāci ekakova, kadāci bhikkhusamghaparivuto gāmam vā nigamam vā piṇḍāya pavisati kadāci pakatiyā, kadāci anekehi pāṭihāriyehi vattamānehi. Seyyathidam? Piṇḍāya pavisato lokanāthassa purato purato gantvā mudugatavātā pathavim sodhenti, valāhakā udakaphusitāni muncantā magge reṇum vūpasametvā upari vitānam hutvā tiṭṭhanti, apare vātā pupphāni² upasamharitvā magge okiranti,

unnatā bhūmippadesā onamanti, onatā unnamanti, pādanikkhepasamaye samāva bhūmi hoti, sukhasamphassāni padumapupphāni vā pāde sampaticchanti. Indakhīlassa anto thapitamatte dakkhinapāde sarīrato chabbannarasmiyo nikkhamitvā suvannarasapinjarāni viya citrapataparikkhittāni<sup>1</sup> viya ca pāsādakūtāgārādīni alankarontiyo ito cito ca dhāvanti<sup>2</sup>, hatthi-assavihangādayo<sup>3</sup> sakasakatthānesu thitāyeva madhurenākārena saddam karonti, tathā bherivīnādīni tūriyāni manussānañca kāvūpagāni ābharanāni. Tena saññānena manussā jānanti "ajja Bhagavā idha pindāya pavittho"ti. Te sunivatthā supārutā gandhapupphādīni ādāya gharā nikkhamitvā antaravīthim patipajjitvā Bhagavantam gandhapupphādīhi sakkaccam pūjetvā vanditvā "amhākam bhante dasa bhikkhū, amhākam vīsati, paññāsam -pa- satam dethā"ti yācitvā Bhagavatopi pattam gahetvā āsanam paññāpetvā sakkaccam pindapātena patimānenti. Bhagavā katabhattakicco tesam upanissayacittasantānāni oloketvā tathā dhammam deseti, yathā keci saranagamanesu patitthahanti, keci pañcasu sīlesu, keci sotāpattisakadāgāmi-anāgāmiphalānam aññatarasmim, keci pabbajitvā aggaphale arahatteti. Evam mahājanam anuggahetvā utthāyāsanā vihāram gacchati. Tattha gantvā gandhamandalamāle paññattavarabuddhāsane nisīdati bhikkhūnam bhattakiccapariyosānam āgamayamāno. Tato bhikkhūnam bhattakiccapariyosāne upatthāko Bhagavato nivedeti. Atha Bhagavā Gandhakutim pavisati. Idam tāva purebhattakiccam.

Atha Bhagavā evam katapurebhattakicco Gandhakuṭiyā upaṭṭhāne nisīditvā pāde pakkhāletvā pādapīṭhe ṭhatvā bhikkhusamgham ovadati "bhikkhave appamādena sampādetha, dullabho Buddhuppādo lokasmim, dullabho manussattapaṭilābho, dullabhā khaṇasampatti<sup>4</sup>, dullabhā pabbajjā, dullabham saddhammassavanan"ti. Tattha keci Bhagavantam kammaṭṭhānam pucchanti. Bhagavā tesam cariyānurūpam kammaṭṭhānam deti. Tato sabbepi Bhagavantam vanditvā attano attano rattiṭṭhānadivāṭṭhānāni gacchanti. Keci araññam, keci rukkhamūlam, keci pabbatādīnam aññataram, keci Cātumahārājikabhavanam -pa- keci

<sup>1.</sup> Citrapaṭṭaparikkhittāni (Sī)

<sup>2.</sup> Vidhāvanti (Sī)

<sup>3.</sup> Hatthi-assamahimsādayo (Ka)

<sup>4.</sup> Saddhāsampatti (Syā, Ka) Ṭīkā oloketabbā.

vasavattibhavananti. Tato Bhagavā Gandhakuṭiṁ pavisitvā sace ākaṅkhati, dakkhiṇena passena sato sampajāno muhuttaṁ sīhaseyyaṁ kappeti. Atha samassāsitakāyo uṭṭhahitvā dutiyabhāge lokaṁ voloketi. Tatiyabhāge yaṁ gāmaṁ vā nigamaṁ vā upanissāya viharati, tattha mahājano purebhattaṁ dānaṁ datvā pacchābhattaṁ sunivattho supāruto gandhapupphādīni ādāya vihāre sannipatati. Tato Bhagavā sampattaparisāya anurūpena pāṭihāriyena gantvā dhammasabhāyaṁ paññattavarabuddhāsane nisajja dhammaṁ deseti kālayuttaṁ samayayuttaṁ, atha kālaṁ viditvā parisaṁ uyyojeti, manussā Bhagavantaṁ vanditvā pakkamanti. Idaṁ pacchābhattakiccaṁ.

So evam niṭṭhitapacchābhattakicco sace gattāni osiñcitukāmo hoti, Buddhāsanā uṭṭhāya nhāna kāṭṭhakam pavisitvā upaṭṭhākena paṭiyādita-udakena gattāni utum gaṇhāpeti. Upaṭṭhākopi Buddhāsanam ānetvā Gandhakuṭipariveṇe paññapeti. Bhagavā surattadupaṭṭam¹ nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā uttarāsaṅgam ekamsam katvā tattha āgantvā nisīdati ekakova muhuttam paṭisallīno, atha bhikkhū tato tato āgamma Bhagavato upaṭṭhānam āgacchanti. Tattha ekacce pañham pucchanti, ekacce kammaṭṭhānam, ekacce dhammassavanam yācanti. Bhagavā tesam adhippāyam sampādento purimayāmam vītināmeti. Idam purimayāmakiccam.

Purimayāmakiccapariyosāne pana bhikkhūsu Bhagavantam vanditvā pakkantesu sakaladasasahassilokadhātudevatāyo okāsam labhamānā Bhagavantam upasankamitvā panham pucchanti yathābhisankhatam antamaso caturakkharampi. Bhagavā tāsam devatānam panham vissajjento majjhimayāmam vītināmeti. Idam majjhimayāmakiccam.

Pacchimayāmam pana tayo koṭṭhāse katvā purebhattato paṭṭhāya nisajjāpīļitassa sarīrassa kilāsubhāvamocanattham ekam koṭṭhāsam caṅkamena vītināmeti, dutiyakoṭṭhāse Gandhakuṭim pavisitvā dakkhiṇena passena sato sampajāno sīhaseyyam kappeti. Tatiyakoṭṭhāse paccuṭṭhāya nisīditvā purimabuddhānam santike dānasīlādivasena katādhikārapuggaladassanattham Buddhacakkhunā lokam voloketi. Idam pacchimayāmakiccam.

Tampi divasam Bhagavā imasmimyeva kicce thito lokam olokento idam addasa—mayā Kosalaraṭṭhe cārikam carantena aggikkhandhena upametvā ekasmim sutte desite saṭṭhi bhikkhū arahattam pāpuṇissanti, saṭṭhimattānam uṇham lohitam mukhato uggacchissati, saṭṭhimattā gihibhāvam gamissanti. Tattha ye arahattam pāpuṇissanti, te yamkiñci dhammadesanam sutvā pāpuṇissanteva. Itaresam pana bhikkhūnam saṅgahatthāya cārikam caritukāmo hutvā "Ānanda bhikkhūnam ārocehī"ti āha.

Thero anuparivenam gantvā "āvuso Satthā mahājanassa sangahatthāya cārikam caritukāmo, gantukāmā āgacchathā"ti āha. Bhikkhū mahālābham labhitvā viya tutthamānasā "labhissāma vata mahājanassa dhammam desentassa Bhagavato suvannavannam sarīram oloketum madhuranca dhammakatham sotun''ti parulhakesa kese oharetva malaggahitapatta patte pacitvā kilitthacīvarā cīvarāni dhovitvā gamanasajjā ahesum. Satthā aparicchinnena bhikkhusamghena parivuto Kosalarattham cārikāya nikkhanto gāmanigamapatipātiyā ekadivasam gāvutaaddhayojanatigāvutayojanaparamam cārikam caranto ekasmim padese mahantam susirarukkham agginā sampajjalitam disvā "imameva vatthum katvā sattahi angehi patimandetvā dhammadesanam kathessāmī"ti gamanam pacchinditvā añnataram rukkhamūlam upasankamitvā nisajjākāram dassesi. Ānandatthero Satthu adhippāyam ñatvā "addhā kāranam bhavissati, na akāranena Tathāgatā gamanam pacchinditvā nisīdantī"ti catuggunam samghātim paññāpesi. Satthā nisīditvā bhikkhū āmantetvā "passatha no tumhe bhikkhave amum mahantam aggikkhandhan"ti

**Aggikkhandhopamasuttantaṁ**<sup>1</sup> deseti.

Imasmim ca pana veyyākaraņe bhaññamāne saṭṭhimattānam bhikkhūnam uṇham lohitam mukhato uggañchi, saṭṭhimattā bhikkhū sikkham paccakkhāya hīnāyāvattimsu, saṭṭhimattānam bhikkhūnam anupādāya āsavehi cittāni vimuccimsu. Tañhi veyyākaraṇam sutvā saṭṭhimattānam bhikkhūnam nāmakāyo santatto, nāmakāye santatte karajakāyo santatto, karajakāye santatte nidhānagatam uṇham lohitam mukhato uggañchi. Saṭṭhimattā bhikkhū "dukkaram vata Buddhasāsane yāvajīvam paripuṇṇam parisuddham brahmacariyam caritun"ti sikkham paccakkhāya hīnāyāvattā,

saṭṭhimattā bhikkhū Satthu desanābhimukhaṁ ñāṇaṁ pesetvā saha paṭisambhidāhi arahattaṁ pattā.

Tattha yesam unham lohitam mukhato uggañchi, te pārājikam āpajjimsu. Ye gihibhāvam pattā, te khuddānukhuddakāni sikkhāpadāni maddantā vicarimsu. Ye arahattam pattā, te parisuddhasīlāva ahesum. Satthu dhammadesanā imesam tinnampi saphalāva jātāti. Arahattam pattānam tāva saphalā hotu, itaresam katham saphalā jātāti? Tepi hi sace imam dhammadesanam na suneyyum, pamattāva hutvā thānam jahitum na sakkuneyyum. Tato nesam tam pāpam vaddhamānam apāyesuyeva samsīdāpeyya. Imam pana desanam sutvā jātasamvegā thānam jahitvā sāmanerabhūmiyam thitā dasa sīlāni pūretvā voniso manasikāre yuttappayuttā keci sotāpannā keci sakadāgāmino keci anāgāmino ahesum, keci devaloke nibbattimsu, evam pārājikāpannānampi saphalā ahosi. Itare pana sace imam dhammadesanam na suneyyum, gacchante gacchante kāle anupubbena samghādisesampi pārājikampi pāpunitvā apāyesuyeva uppajjitvā mahādukkham anubhaveyyum. Imam pana desanam sutvā "aho sallekhitam Buddhasāsanam, na sakkā amhehi yāvajīvam imam patipattim pūretum, sikkham paccakkhāya upāsakadhammam pūretvā dukkhā muccissāmā"ti gihibhāvam upagamimsu. Te tīsu saranesu patitthāya pañca sīlāni rakkhitvā upāsakadhammam pūretvā keci sotāpannā keci sakadāgāmino keci anāgāmino jātā, keci devaloke nibbattāti evam tesampi saphalāva ahosi.

Imam pana Satthu dhammadesanam sutvā devasamghā yehipi sutā, yehipi na sutā, sabbesamyeva ārocentā vicarimsu. Bhikkhū sutvā sutvā "dukkaram bho Buddhānam sāsane yāvajīvam paripuņņam parisuddham brahmacariyam caritun"ti ekakkhaņeneva dasapi bhikkhū vīsatipi saṭṭhipi satampi sahassampi bhikkhū gihī honti. Satthā yathāruciyā cārikam caritvā puna Jetavanameva āgantvā bhikkhū āmantesi "bhikkhave Tathāgato cārikam caramāno ciram ākiņņo vihāsi, icchāmaham bhikkhave aḍḍhamāsam paṭisallīyitum, nāmhi kenaci upasankamitabbo aññatra ekena piṇḍapātanīhārakenā"ti.

Aḍḍhamāsaṁ ekībhāvena vītināmetvā paṭisallānā vuṭṭhito Ānandattherena saddhiṁ vihāracārikaṁ caramāno olokitolokitaṭṭhāne tanubhūtaṁ bhikkhusaṁghaṁ disvā jānantoyeva theraṁ pucchi "Ānanda aññasmiṁ kāle Tathāgate cārikaṁ caritvā Jetavanaṁ āgate sakalavihāro kāsāvapajjoto isivātappaṭivāto¹ hoti, idāni pana tanubhūto bhikkhusaṁgho dissati, yebhuyyena ca uppaṇḍupaṇḍukajātā bhikkhū, kiṁ nu kho etan'ti. Etarahi Bhagavā tumhākaṁ aggikkhandhopamadhammadesanaṁ kathitakālato paṭṭhāya bhikkhū saṁvegappattā hutvā "mayaṁ etaṁ dhammaṁ sabbappakārena paripūretuṁ na sakkhissāma, asammāvattantānañca janassa saddhādeyyaṁ paribhuñjituṁ ayuttan'ti gihibhāvaṁ saṅkamantīti.

Tasmim khane Bhagavato dhammasamvego uppajji. Tato theram āha "mayi paṭisallāne vītināmente na koci mama puttānam ekam assāsaṭṭhānam kathesi. Sāgarassa hi otaraṇatitthāni viya bahūni imasmim sāsane assāsakāraṇāni. Gacchānanda Gandhakuṭipariveṇe Buddhāsanam paññāpetvā bhikkhusamgham sannipātehī"ti. Thero tathā akāsi. Satthā Buddhāsanavaragato bhikkhū āmantetvā "bhikkhave mettāya sabbapubbabhāgo nāma neva appanā, na upacāro, sattānam hitapharaṇamattamevā"ti vatvā imissā aṭṭhuppattiyā imam Cūļaccharāsaṅghātasuttam desesi.

Tattha accharāsaṅghātamattanti accharāpaharaṇamattaṁ, dve aṅguliyo paharitvā saddakaraṇamattanti attho. Mettācittanti² sabbasattānaṁ hitapharaṇacittaṁ. Āsevatīti kathaṁ āsevati? Āvajjento āsevati, jānanto āsevati, passanto āsevati, paccavekkhanto āsevati, cittaṁ adhiṭṭhahanto āsevati, saddhāya adhimuccanto āsevati, vīriyaṁ paggaṇhanto āsevati, satiṁ upaṭṭhāpento āsevati, cittaṁ samādahanto āsevati, paññāya pajānanto āsevati, abhiññeyyaṁ abhijānanto āsevati, pariññeyyaṁ parijānanto āsevati, pahātabbaṁ pajahanto āsevati, bhāvetabbaṁ bhāvento āsevati, sacchikātabbaṁ sacchikaronto āsevatīti³. Idha pana mettāpubbabhāgena hitapharaṇappavattanamatteneva āsevatīti veditabbo.

<sup>1.</sup> Isivātaparivāto (Sī, Ţīkāyam ca)

<sup>2.</sup> Mettam cittanti (Sī), mettacittanti (Syā)

<sup>3.</sup> Khu 9. 284 pitthe Patisambhidāmagge.

Arittajjhānoti atucchajjhāno apariccattajjhāno vā. Viharatīti iriyati pavattati pāleti yapeti yāpeti carati viharatī. Tena vuccati viharatīti. Iminā padena mettam āsevantassa bhikkhuno iriyāpathavihāro kathito.

Satthusāsanakaroti Satthu anusāsanikaro. Ovādapatikaroti ovādakārako. Ettha ca sakimvacanam ovādo, punappunavacanam anusāsanī.

Sammukhāvacanampi ovādo, pesetvā parammukhāvacanam anusāsanī.

Otiņņe vatthusmim vacanam ovādo, otiņņe vā anotiņņe vā vatthusmim tantiṭhapanavasena vacanam anusāsanī. Evam viseso veditabbo.

Paramatthato pana ovādoti vā anusāsanīti vā ese eke ekaṭṭhe same samabhāge tajjāte taññevāti. Ettha ca "accharāsaṅghātamattampi ce bhikkhave bhikkhu mettācittam āsevatī"ti idameva Satthusāsanañceva ovādo ca, tassa karaṇato esa sāsanakaro ovādapatikaroti veditabbo.

Amoghanti atuccham. Ratthapindanti ñātiparivattam pahāya rattham nissāya pabbajitena paresam gehato patiladdhattā pindapāto ratthapindo nāma vuccati. **Paribhuñjatī**ti cattāro paribhogā theyyaparibhogo inaparibhogo dāyajjaparibhogo sāmiparibhogoti. Tattha dussīlassa paribhogo theyyaparibhogo nāma. Sīlavato apaccavekkhitaparibhogo inaparibhogo nāma. Sattannam sekkhānam paribhogo dāyajjaparibhogā nāma. Khīnāsavassa paribhogo sāmiparibhogo nāma. Tattha imassa bhikkhuno ayam ratthapindaparibhogo dvīhi kāranehi amogho hoti. Accharāsanghātamattampi mettācittam āsevanto bhikkhu ratthapindassa sāmiko hutvā anaņo hutvā dāyādo hutvā paribhuñjatītipissa amogho ratthapindaparibhogo. Accharāsanghātamattampi mettam āsevantassa bhikkhuno dinnadānam mahatthiyam hoti mahapphalam mahānisamsam mahājutikam mahāvipphārantipissa amogho ratthapindaparibhogo. Ko pana vādo ye nam bahulīkarontīti ye pana imam mettācittam bahulam āsevanti bhāventi punappunam karonti, te amogham ratthapindam paribhuñjantīti ettha vattabbameva kim<sup>1</sup>. Evarūpā hi bhikkhū ratthapindassa sāmino ananā dāyādā hutvā paribhuñjantīti.

54-55. Catutthe **bhāvetī**ti uppādeti vaḍḍheti. Pañcame **manasi karotī**ti manasmiṁ karoti. Sesaṁ imesu dvīsupi tatiye vuttanayeneva veditabbaṁ. Yo hi āsevati, ayameva bhāveti, ayaṁ manasi karoti. Yena cittena āsevati, teneva bhāveti, tena manasi karoti. Sammāsambuddho pana yāya dhammadhātuyā suppaṭividdhattā desanāvilāsappatto¹ nāma hoti, tassā suppaṭividdhattā attano desanāvilāsaṁ dhammassariyataṁ paṭisambhidāpabhedakusalataṁ appaṭihatasabbaññutaññāṇañca nissāya ekakkhaṇe uppannaṁ ekacittameva tīhi koṭṭhāsehi vibhajitvā dassesīti.

56. Chaṭṭhe ye kecīti aniyāmitavacanam. Akusalāti tesam niyāmitavacanam. Ettāvatā sabbākusalā asesato pariyādinnā honti. Akusalabhāgiyā akusalapakkhikāti akusalānamevetam nāmam. Akusalāyeva hi ekacce akusalam sahajātavasena, ekacce upanissayavasena bhajanti ceva, tesanca pakkhā bhavantīti "akusalabhāgiyā akusalapakkhikā"ti vuccanti. Sabbete manopubbangamāti mano pubbam paṭhamataram gacchati etesanti manopubbangamā. Ete hi kincāpi manena saddhim ekuppādā ekavatthukā ekanirodhā ekārammaṇā ca honti, yasmā pana tesam mano uppādako kārako janako samuṭṭhāpako nibbattako, tasmā manopubbangamā nāma honti.

Paṭhamaṁ uppajjatīti yathā nāma "rājā nikkhanto"ti vutte "rājāyeva nikkhanto, sesā rājasenā² nikkhantā anikkhantā"ti pucchitabbakāraṇaṁ natthi, sabbā nikkhantāteva paññāyanti, evameva mano uppannoti vuttakālato³ paṭṭhāya avasesā sahajātasaṁsaṭṭhasampayuttā uppannā na uppannāti pucchitabbakāraṇaṁ natthi, sabbe te uppannāteva paññāyanti. Etamatthavasaṁ paṭicca⁴ tehi saṁsaṭṭhasampayutto ekuppādekanirodhopi samāno mano tesaṁ dhammānaṁ paṭhamaṁ uppajjatīti vutto. Anvadevāti anudeva, saheva ekatoyevāti attho. Byañjanacchāyaṁ pana gahetvā paṭhamaṁ cittaṁ uppajjati, pacchā cetasikāti na gahetabbaṁ. Attho hi

<sup>1.</sup> Desanāvilāsasampanno (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Tassa uppādakālato (Ka)

<sup>2.</sup> Rājaparisā (Ka)

<sup>4.</sup> Etamattham sampaticcha (Ka)

paṭisaraṇam, na byañjanam. "Manopubbaṅgamā dhammā, manoseṭṭhā manomayā"ti gāthāyapi eseva nayo.

- 57. Sattame **kusalā**ti catubhūmakāpi kusalā dhammā kathitā. Sesam chatthe vuttanayeneva veditabbam.
- 58. Aṭṭhame yathayidam bhikkhave pamādoti ettha bhikkhaveti ālapanam, yathā ayam pamādoti attho. Pamādoti pamajjanākāro. Vuttañhetam—

"Tattha katamo pamādo, kāyaduccarite vā vacīduccarite vā manoduccarite vā pañcasu vā kāmaguņesu cittassa vossaggo vossaggānuppadānam kusalānam vā dhammānam bhāvanāya asakkaccakiriyatā asātaccakiriyatā anaṭṭhitakiriyatā olīnavuttitā ikkhittachandatā nikkhittadhuratā anadhiṭṭhānam ananuyogo anāsevanā bhāvanā abahulīkammam. Yo evarūpo pamādo pamajjanā pamajjitattam, ayam vuccati pamādo"ti¹.

Uppannā ca kusalā dhammā parihāyantīti idam jhānavipassanānam vasena vuttam. Maggaphalānam pana sakim uppannānam puna parihānam nāma natthi.

- 59. Navame appamādo pamādassa paṭipakkhavasena vitthārato veditabbo.
  - 60. Dasame **kosajjan**ti kusītabhāvo. Sesam vuttanayamevāti.

Accharāsaṅghātavaggavaṇṇanā

# 7. Vīriyārambhādivaggavaņņanā

61. Sattamassa paṭhame **vīriyārambho**ti catukiccassa sammappadhānavīriyassa ārambho, āraddhapaggahitaparipuṇṇavīriyatāti<sup>2</sup> attho.

### 62. Dutiye mahicchatāti mahālobho. Yam sandhāya vuttam—

"Tattha katamā mahicchatā, itarītaracīvarapiņḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārehi pañcahi vā kāmaguņehi asantuṭṭhassa bhiyyokamyatā, yā evarūpā icchā icchāgatā<sup>1</sup> mahicchatā rāgo sārāgo cittassa sārāgo. Ayam vuccati mahicchatā"ti<sup>2</sup>.

63. Tatiye **appicchatā**ti alobho. **Appicchassā**ti anicchassa. Ettha hi byañjanaṁ sāvasesaṁ viya, attho pana niravaseso. Na hi appamattikāya icchāya atthibhāvena so appicchoti vutto, icchāya pana abhāvena punappunaṁ āsevitassa alobhasseva bhāvena appicchoti vutto.

Apicettha atricchatā pāpicchatā mahicchatā appicchatāti ayam bhedo veditabbo. Tattha sakalābhe atittassa paralābhe patthanā atricchatā nāma, tāya samannāgatassa ekabhājane pakkapūvepi attano patte patite na supakko viya khuddako viya ca khāyati, sveva pana parassa patte pakkhitto supakko viya mahanto viya ca khāyati. Asantaguṇasambhāvanatā³ pana paṭiggahaṇe ca amattañňutā pāpicchatā nāma, sā "idhekacco assaddho samāno saddhoti mam jano jānātū"ti-ādinā² nayena abhidhamme āgatāyeva, tāya samannāgato puggalo kohaññe patiṭṭhāti. Santaguṇasambhāvanatā pana paṭiggahaṇe ca amattañňutā mahicchatā nāma, sāpi "idhekacco saddho samāno saddhoti mam jano jānātūti icchati, sīlavā samāno sīlavāti mam jano jānātū"ti² iminā nayena āgatāyeva. Tāya samannāgato puggalo dussantappayo hoti, vijātamātāpissa cittam gahetum na sakkoti. Tenetam vuccati—

"Aggikkhandho samuddo ca, mahiccho cāpi puggalo. Sakaṭena paccaye dentu, tayopete atappayā"ti<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Icchāgatam (Sī, Syā) 2. Abhi 2. 364 piṭṭhe. 3. Asantaguṇapakāsanatā (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Atappiyāti (Syā, Ka) Abhi-Ttha 2. 455; Ma-Ttha 2. 45 pitthesupi passitabbam.

Santaguṇanigūhanatā pana paṭiggahaṇe ca mattaññutā appicchatā nāma, tāya samannāgato puggalo attani vijjamānampi guṇaṁ paṭicchādetukāmatāya saddho samāno "saddhoti maṁ jano jānātū"ti na icchati. Sīlavā, pavivitto, bahussuto, āraddhavīriyo, samādhisampanno, paññavā, khīṇāsavo samāno "khīṇāsavoti maṁ jano jānātū"ti na icchati seyyathāpi Majjhantikatthero.

Thero kira mahākhīṇāsavo ahosi, pattacīvaraṁ panassa pādamattameva agghati. So Asokassa dhammarañño vihāramahadivase saṁghatthero ahosi, athassa atilūkhabhāvaṁ disvā manussā "bhante thokaṁ bahi hothā"ti āhaṁsu. Thero "mādise khīṇāsave rañño saṅgahaṁ akaronte añño ko karissatī"ti pathaviyaṁ nimujjitvā saṁghattherassa ukkhittapiṇḍaṁ gaṇhantoyeva ummujji. Evaṁ khīṇāsavo samāno "khīṇāsavoti maṁ jano jānātū"ti na icchati. Evaṁ appiccho ca pana bhikkhu anuppannaṁ, lābhaṁ uppādeti, uppannaṁ thāvaraṁ karoti, dāyakānaṁ cittaṁ ārādheti. Yathā yathā hi so attano appicchatāya appaṁ gaṇhāti, tathā tathā tassa vatte pasannā manussā bahū denti.

Aparopi catubbidho appiccho paccaya-appiccho dhutanga-appiccho pariyatti-appiccho adhigama-appicchoti. Tattha catūsu paccayesu appiccho paccaya-appiccho nāma. So dāyakassa vasam jānāti, deyyadhammassa vasam jānāti, attano thāmam jānāti. Yadi hi deyyadhammo bahu hoti, dāyako appamattakam dātukāmo, dāyakassa vasena appam gaṇhāti. Deyyadhammo appo, dāyako bahum dātukāmo, deyyadhammassa vasena appam gaṇhāti. Deyyadhammopi bahu, dāyakopi bahum dātukāmo, attano thāmam ñatvā pamāṇeneva gaṇhāti.

Dhutangasamādānassa attani atthibhāvam najānāpetukāmo **dhutanga-appiccho** nāma. Tassa vibhāvanattham imāni vatthūni— **Sosānikamahākumāratthero**<sup>1</sup> kira saṭṭhi vassāni susāne vasi, añño ekabhikkhupi na aññāsi. Tenevāha—

"Susāne saṭṭhi vassāni, abbokiṇṇaṁ vasāmahaṁ. Dutiyo maṁ na jāneyya, aho sosānikuttamo"ti.

Cetiyapabbate dve **bhātikattherā** vasimsu. Kaniṭṭho upaṭṭhākena pesitam ucchukhaṇḍikam¹ gahetvā jeṭṭhassa santikam agamāsi "paribhogam bhante karothā"ti. Therassa ca bhattakiccam katvā mukhavikkhālanakālo ahosi. So "alam āvuso"ti āha. Kacci bhante ekāsanikatthāti. Āharāvuso ucchukhaṇḍikanti paññāsa vassāni ekāsaniko samānopi dhutaṅgam nigūhamāno paribhogam katvā mukham vikkhāletvā puna dhutaṅgam adhiṭṭhāya gato.

Yo pana **Sāketatissatthero** viya bahussutabhāvam jānāpetum na icchati, ayam **pariyatti-appiccho** nāma. Thero kira "khaṇo natthīti uddesaparipucchāsu okāsam akaronto kadā maraṇakkhaṇam bhante labhissathā"ti codito gaṇam vissajjetvā kaṇikāravālikasamuddavihāram gato. Tattha antovassam theranavamajjhimānam upakāro hutvā mahāpavāraṇāya uposathadivase dhammakathāya janapadam khobhetvā gato.

Yo pana sotāpannādīsu aññataro hutvā sotāpannādibhāvam jānāpetum na icchati, ayam **adhigama-appiccho** nāma tayo kulaputtā<sup>2</sup> viya ghaṭīkārakumbhakāro<sup>3</sup> viya ca. Imasmim panatthe laddhāsevanena balava-alobhena samannāgato sekkhopi puthujjanopi appicchoti veditabbo.

- 64. Catutthe **asantuṭṭhitā**ti asantuṭṭhe puggale sevantassa bhajantassa payirupāsantassa uppanno asantosasaṅkhāto lobho.
- 65. Pañcame **santuṭṭhitā**ti santuṭṭhe puggale sevantassa bhajantassa payirupāsantassa uppanno alobhasaṅkhāto santoso. **Santuṭṭhassā**ti itarītarapaccayasantosena samannāgatassa. So panesa

<sup>1.</sup> Ucchubhaṇḍikaṁ (Sī), ucchukhaṇḍike (Syā)

<sup>2.</sup> Ma 1. 266 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 2. 236 pitthe.

santoso dvādasavidho hoti. Seyyathidam? Cīvare yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti tividho. Evam piṇḍapātādīsu.

Tassāyam pabhedasamvaṇṇanā—idha bhikkhu cīvaram labhati sundaram vā asundaram vā. So teneva yāpeti aññam na pattheti, labhantopi na gaṇhāti. Ayamassa cīvare yathālābhasantoso. Atha¹ pana pakatidubbalo vā hoti ābādhajarābhibhūto vā, garum cīvaram pārupanto² kilamati. So sabhāgena bhikkhunā saddhim tam parivattetvā lahukena yāpentopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa cīvare yathābalasantoso. Aparo paṇītapaccayalābhī hoti. So paṭṭacīvarādīnam aññataram mahagghacīvaram bahūni vā pana cīvarāni labhitvā "idam therānam cirapabbajitānam, idam bahussutānam anurūpam, idam gilānānam, idam appalābhānam hotū"ti datvā tesam purāṇacīvaram vā saṅkārakūṭādito vā nantakāni uccinitvā tehi saṅghāṭim katvā dhārentopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa cīvare yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu piṇḍapātaṁ labhati lūkhaṁ vā paṇītaṁ vā, so teneva yāpeti, aññaṁ na pattheti, labhantopi na gaṇhāti. Ayamassa piṇḍapāte yathālābhasantoso. Yo pana attano pakativiruddhaṁ vā byādhiviruddhaṁ vā piṇḍapātaṁ labhati, yenassa paribhuttena aphāsu hoti, so sabhāgassa bhikkhuno taṁ datvā tassa hatthato sappāyabhojanaṁ bhuñjitvā samaṇadhammaṁ karontopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa piṇḍapāte yathābalasantoso. Aparo bahuṁ paṇītaṁ piṇḍapātaṁ labhati. So taṁ cīvaraṁ viya theracirapabbajitabahussuta-appalābhagilānānaṁ datvā tesaṁ vā sesakaṁ³ piṇḍāya vā caritvā missakāhāraṁ bhuñjantopi santuṭṭhova hoti. Ayamassa piṇḍapāte yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu senāsanaṁ labhati manāpaṁ vā amanāpaṁ vā, so tena neva somanassaṁ na domanassaṁ uppādeti, antamaso tiṇasanthārakenāpi

<sup>1.</sup> Aparo (Sī, Syā) 2. Dhārento (Ka) 3. Santakam (Sī) 4. Patigham (Sī, Syā)

vathāladdheneva tussati. Ayamassa senāsane vathālābhasantoso. Yo pana attano pakativiruddham vā byādhiviruddham vā senāsanam labhati, yatthassa vasato aphāsu hoti, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa santake sappāyasenāsane vasantopi santutthova hoti. Ayamassa senāsane yathābalasantoso.

Aparo mahāpuñño leņamaņdapakūtāgārādīni bahūni panītasenāsanāni labhati. So tāni cīvarādīni viya theracirapabbajitabahussutaappalābhagilānānam datvā yattha katthaci vasantopi santutthova hoti. Ayamassa senāsane **yathāsāruppasantoso**. Yopi "uttamasenāsanam nāma pamādatthānam, tattha nisinnassa thinamiddham okkamati, niddābhibhūtassa puna patibujihato pāpavitakkā pātubhavantī"ti patisancikkhitvā tādisam senāsanam pattampi na sampaticchati, so tam patikkhipitvā abbhokāsarukkhamūlādīsu vasantopi santutthova hoti. Ayampissa senāsane yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu bhesajjam labhati lūkham vā panītam vā, so yam labhati, teneva tussati, aññam na pattheti, labhantopi na ganhāti. Ayamassa gilānapaccaye yathālābhasantoso. Yo pana telena atthiko phānitam labhati, so tam sabhagassa bhikkhuno datva tassa hatthato telam gahetva aññadeva vā pariyesitvā bhesajjam karontopi santutthova hoti. Ayamassa gilānapaccaye yathābalasantoso.

Aparo mahāpuñño bahum telamadhuphānitādipanītabhesajjam labhati. So tam cīvaram viya theracirapabbajitabahussuta-appalābhagilānānam datvā tesam ābhatena yena kenaci yāpentopi santutthova hoti. Yo pana ekasmim bhājane muttaharītakam thapetvā ekasmim catumadhuram "ganhatha bhante yadicchakan"ti vuccamāno "sacassa tesu aññatarenapi rogo vūpasammati, atha muttaharītakam nāma Buddhādīhi vannitan"ti catumadhuram patikkhipityā muttaharītakena bhesajjam karontopi paramasantutthova hoti. Ayamassa gilānapaccaye yathāsāruppasantoso. Imesam pana paccekapaccayesu<sup>1</sup> tinnam tinnam santosānam yathāsāruppasantosova aggo.

1. Imesu pana catūsu paccayesu (Ka)

- 66-67. Chaṭṭhasattamesu ayonisomanasikārayonisomanasikārā heṭṭhā vuttalakkhaṇāva. Sesamettha uttānatthamevāti.
- 68. Aṭṭhame **asampajaññan**ti asampajānabhāvo, mohassetaṁ adhivacanaṁ. **Asampajānassā**ti ajānantassa sammuļhassa<sup>1</sup>.
- 69. Navame **sampajāñān**ti sampajānabhāvo, paññāyetaṁ nāmaṁ. **Sampajānassā**ti sampajānantassa.
- 70. Dasame **pāpamittatā**ti yassa pāpā lāmakā mittā, so pāpamitto. Pāpamittassa bhāvo pāpamittatā, tenākārena pavattānam catunnam khandhānamevetam nāmam. Vuttampi cetam—

"Tattha katamā pāpamittatā. Ye te puggalā assaddhā dussīlā appassutā maccharino duppaññā. Yā tesam sevanā nisevanā samsevanā bhajanā sambhajanā bhatti sambhatti sampavankatā. Ayam vuccati pāpamittatā"ti<sup>2</sup>.

Vīriyārambhādivaggavaṇṇanā

## 8. Kalyāṇamittatādivaggavaṇṇanā

- 71. Aṭṭhamassa paṭhame **kalyāṇamittatā**ti kalyāṇā mittā assāti kalyāṇamitto, tassa bhāvo kalyāṇamittatā. Sesam vuttapaṭipakkhanayena veditabbam.
- 72-73. Dutiye **anuyogo**ti yogo payogo. **Ananuyogo**ti ayogo appayogo. **Anuyogā**ti anuyogena. **Ananuyogā**ti ananuyogena. **Kusalānaṁ dhammānan**ti catubhūmakakusaladhammānaṁ. Tatiyaṁ uttānatthameva.
- 74. Catutthe **bojjhaṅgā**ti bujjhanakasattassa aṅgabhūtā satta dhammā. Yāya vā dhammasāmaggiyā so bujjhati, sammohaniddāto<sup>3</sup> vā vuṭṭhāti,

catusaccadhammam vā sacchikaroti. Tassā bodhiyā aṅgabhūtātipi bojjhaṅgā. "Bojjhaṅgāti kenaṭṭhena bojjhaṅgā, bujjhantīti bojjhaṅgā, anubujjhantīti bojjhaṅgā, paṭibujjhantīti bojjhaṅgā, sambujjhantīti bojjhaṅgā, bodhāya samvattantīti bojjhaṅgā"ti¹ evam panetam padam vibhattameva.

75. Pañcame **bhāvanāpāripūriṁ gacchantī**ti iminā padena bojjhaṅgānaṁ yāthāvasarasabhūmi nāma kathitā. Sā panesā catubbidhā hoti vipassanā vipassanāpādakajjhānaṁ maggo phalanti. Tattha vipassanāya uppajjanakāle bojjhaṅgā kāmāvacarā honti, vipassanāpādakajjhānamhi uppajjanakāle rūpāvacara-arūpāvacarā, maggaphalesu uppajjanakāle lokuttarā. Iti imasmiṁ sutte bojjhaṅgā catubhūmakā kathitā.

76. Chaṭṭhassa aṭṭhuppattiko nikkhepo. Aṭṭhuppattiyaṁ hetaṁ nikkhittaṁ. Sambahulā kira bhikkhū dhammasabhāyaṁ sannisinnā. Tesaṁ antare Bandhulamallasenāpatiṁ ārabbha ayaṁ kathā udapādi "āvuso asukaṁ nāma kulaṁ pubbe bahuñātikaṁ ahosi bahupakkhaṁ, idāni appañātikaṁ appapakkhaṁ jātan"ti. Atha Bhagavā tesaṁ cittācāraṁ ñatvā "mayi gate mahatī desanā bhavissatī"ti ñatvā Gandhakuṭito nikkhamma dhammasabhāyaṁ paññattavarabuddhāsane nisīditvā "kāya nuttha bhikkhave etarahi kathāya sannisinnā"ti āha. Bhagavā aññā gāmanigamādikathā natthi, asukaṁ nāma kulaṁ pubbe bahuñātikaṁ ahosi bahupakkhaṁ, idāni appañātikaṁ appapakkhaṁ jātanti vadantā nisinnamhāti. Satthā imissā aṭṭhuppattiyā appamattikā esā bhikkhave parihānīti idaṁ suttaṁ ārabhi.

Tattha appamattikāti parittā parittappamāṇā. Etāya hi parihāniyā saggato vā maggato vā parihāni nāma natthi, diṭṭhadhammikaparihānimattameva etanti āha. Etam patikiṭṭhanti etam pacchimam etam lāmakam. Yadidam paññāparihānīti yā esā mama sāsane kammassakatapaññāya jhānapaññāya vipassanāpaññāya maggapaññāya phalapaññāya ca parihāni, esā pacchimā esā lāmakā esā chaḍḍanīyāti attho.

- 64
- 77. Sattamampi aṭṭhuppattiyameva kathitaṁ. Dhammasabhāyaṁ kira nisinnesu bhikkhūsu ekacce evaṁ āhaṁsu "asukaṁ nāma kulaṁ pubbe appañātikaṁ appapakkhaṁ ahosi, idāni taṁ bahuñātikaṁ bahupakkhaṁ jātan"ti. Kaṁ sandhāya evamāhaṁsūti. Visākhaṁ upāsikaṁ Vesālike ca Licchavī. Satthā tesaṁ cittācāraṁ ñatvā purimanayeneva āgantvā dhammāsane nisinno "kāya nuttha bhikkhave etarahi kathāya sannisinnā"ti pucchi. Te yathābhūtaṁ kathayiṁsu. Satthā imissā aṭṭhuppattiyā imaṁ suttaṁ ārabhi. Tattha appamattikāti taṁ sampattiṁ nissāya saggaṁ vā maggaṁ vā sampattānaṁ abhāvato parittā. Yadidaṁ paññāvuddhīti kammassakatapaññādīnaṁ vuddhi. Tasmāti yasmā ñātīnaṁ vuddhi nāma diṭṭhadhammikamattā appā parittā, sā saggaṁ vā maggaṁ vā pāpetuṁ asamatthā. Tasmā. Paññāvuddhiyāti kammassakatādipaññāya vuddhiyā.
- 78. Aṭṭhamampi aṭṭhuppattiyameva kathitam. Sambahulā kira bhikkhū dhammasabhāyam sannisinnā Mahādhanaseṭṭhiputtam ārabbha "asukam nāma kulam pubbe mahābhogam mahāhiraññasuvaṇṇam ahosi, tam idāni appabhogam jātan"ti kathayimsu. Satthā purimanayeneva āgantvā tesam vacanam sutvā imam suttam ārabhi.
- 79. Navamampi aṭṭhuppattiyameva vuttaṁ. Dhammasabhāyaṁ kira sannisinnā bhikkhū Kākavaliyaseṭṭhiñca Puṇṇaseṭṭhiñca ārabbha "asukaṁ nāma kulaṁ pubbe appabhogaṁ ahosi, taṁ idāni mahābhogaṁ jātan"ti kathayiṁsu. Satthā purimanayeneva āgantvā tesaṁ vacanaṁ sutvā imaṁ suttaṁ ārabhi. Sesaṁ imesu dvīsupi heṭṭhā vuttanayeneva veditabbaṁ.
- 80. Dasamampi aṭṭhuppattiyaṁ vuttaṁ. Dhammasabhāyaṁ kira bhikkhū Kosalamahārājānaṁ ārabbha "asukaṁ nāma kulaṁ pubbe mahāyasaṁ mahāparivāraṁ ahosi, idāni appayasaṁ appaparivāraṁ jātan"ti kathayiṁsu. Bhagavā purimanayeneva āgantvā tesaṁ vacanaṁ sutvā imaṁ dhammadesanaṁ ārabhi. Sesaṁ vuttanayeneva veditabbanti.

Kalyānamittatādivaggavannanā.

#### 9. Pamādādivaggavaņņanā

- 81. Navamassāpi paṭhamaṁ aṭṭhuppattiyameva kathitaṁ. Sambahulā kira bhikkhū dhammasabhāyaṁ nisinnā Kumbhaghosakaṁ ārabbha "asukaṁ nāma kulaṁ pubbe appayasaṁ appaparivāraṁ ahosi, idāni mahāyasaṁ mahāparivāraṁ jātan"ti kathayiṁsu. Satthā purimanayeneva āgantvā tesaṁ vacanaṁ sutvā imaṁ suttaṁ ārabhi. Tassattho heṭṭhā vuttanayeneva veditabbo.
- 82. Dutiyādīsu **mahato anatthāyā**ti mahantassa anatthassa atthāya. Sesamettha uttānamevāti.

Pamādādivaggavannanā.

#### 10. Dutiyapamādādivaggavannanā

- 98. Dasame **ajjhattikan**ti niyakajjhattavasena ajjhattikam. **Angan**ti kāranam. **Iti karitvā**ti evam katvā. Idam vuttam hoti—bhikkhave ajjhattam paccattam attano santāne samuṭṭhitam kārananti katvā na aññam ekam kāranampi samanupassāmīti.
- 110-114. **Bāhiran**ti ajjhattasantānato bahi bhavam. **Saddhammassā**ti sudhammassa, sāsanassāti attho. **Sammosāyā**ti vināsāya. **Antaradhānāyā**ti apaññāṇatthāya<sup>1</sup>.
- 115. **Ṭhitiyā**ti ciraṭṭhitattham. **Asammosāya anantaradhānāyā**ti vuttapaṭipakkhanayeneva veditabbam. Sesamettha catukkoṭike vuttanayameva.
- 130. Ito paresu adhammam dhammoti dīpentīti-ādīsu suttantapariyāyena tāva dasa kusalakammapathā dhammo, dasa akusalakammapathā adhammo. Tathā cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcandriyāni pañca balāni satta bojjhangā ariyo aṭṭhangiko maggoti sattatimsa bodhipakkhiyadhammā dhammo nāma, tayo satipaṭṭhānā

tayo sammappadhānā tayo iddhipādā cha indriyāni cha balāni aṭṭha bojjhaṅgā navaṅgiko maggoti ca cattāro upādānā pañca nīvaraṇāni satta anusayā aṭṭha micchattāti ca ayaṁ adhammo.

Tattha yaṁkiñci ekaṁ adhammakoṭṭhāsaṁ gahetvā "imaṁ adhammaṁ dhammoti karissāma, evaṁ amhākaṁ ācariyakulaṁ niyyānikaṁ bhavissati, mayaṁ ca loke pākaṭā bhavissāmā"ti taṁ adhammaṁ "dhammo ayan"ti kathayantā adhammaṁ dhammoti dīpenti nāma. Tatheva dhammakoṭṭhāsetu ekaṁ gahetvā "ayaṁ adhammo"ti kathentā dhammaṁ adhammoti dīpenti nāma. Vinayapariyāyena pana bhūtena vatthunā codetvā sāretvā yathāpaṭiññāya kattabbaṁ kammaṁ dhammo nāma, abhūtena vatthunā acodetvā asāretvā apaṭiññāya kattabbaṁ kammaṁ adhammo nāma.

Suttantapariyāyena rāgavinayo dosavinayo mohavinayo samvaro pahānam paṭisankhāti ayam **vinayo** nāma, rāgādīnam avinayo asamvaro appahānam apaṭisankhāti ayam **avinayo** nāma. Vinayapariyāyena vatthusampatti ñattisampatti anussāvanasampatti sīmāsampatti parisasampattīti ayam vinayo nāma. Vatthuvipatti ñattivipatti anussāvanavipatti sīmāvipatti parisavipattīti ayam avinayo nāma.

Suttantapariyāyena cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā -pa-ariyo aṭṭhaṅgiko maggoti idaṁ bhāsitaṁ lapitaṁ Tathāgatena, tayo satipaṭṭhānā tayo sammappadhānā tayo iddhipādā cha indriyāni cha balāni aṭṭha bojjhaṅgā navaṅgiko maggoti idaṁ abhāsitaṁ alapitaṁ Tathāgatena. Vinayapariyāyena cattāro pārājikā terasa saṁghādisesā dve aniyatā tiṁsa nissaggiyā pācittiyāti idaṁ bhāsitaṁ lapitaṁ Tathāgatena, tayo pārājikā cuddasa saṁghādisesā tayo aniyatā ekatiṁsa nissaggiyā pācittiyāti idaṁ abhāsitaṁ alapitaṁ Tathāgatena.

Suttantapariyāyena devasikam phalasamāpattisamāpajjanam mahākaruṇāsamāpattisamāpajjanam Buddhacakkhunā lokavolokanam aṭṭhuppattivasena suttantadesanā Jātakakathāti idam **āciṇṇam**, na devasikam phalasamāpattisamāpajjanam -pa- na Jātakakathāti idam **anācinnam**.

Vinayapariyāyena nimantitassa vassāvāsam vasitvā apaloketvā cārikāpakkamanam pavāretvā cārikāpakkamanam, āgantukehi saddhim paṭhamam paṭisanthārakaraṇanti idam āciṇṇam, tasseva āciṇṇassa akaraṇam anāciṇṇam nāma.

Suttantapariyāyena cattāro satipaṭṭhānā -pa- aṭṭhaṅgiko maggoti idaṁ paññattaṁ nāma, tayo satipaṭṭhānā -pa- navaṅgiko maggoti idaṁ apaññattaṁ nāma. Vinayapariyāyena cattāro pārājikā -pa- tiṁsanissaggiyā pācittiyāti idaṁ paññattaṁ nāma, tayo pārājikā -pa- ekatiṁsa nissaggiyā pācittiyāti idaṁ apaññattaṁ nāma.

Yam panetam sabbasuttānam pariyosāne tecimam saddhammam antaradhāpentīti vuttam, tattha pañca antaradhānāni nāma adhigama-antaradhānam paṭipatti-antaradhānam pariyatti-antaradhānam liṅga-antaradhānam dhātu-antaradhānami. Tattha adhigamoti cattāro maggā cattāri phalāni catasso paṭisambhidā tisso vijjā cha abhiñnāti. So parihāyamāno paṭisambhidāto paṭṭhāya parihāyati. Buddhānam hi parinibbānato vassasahassameva paṭisambhidā nibbattetum sakkonti, tato param cha abhiñnā, tato tāpi nibbattetum asakkontā tisso vijjā nibbattenti. Gacchante gacchante kāle tāpi nibbattetum asakkontā sukkhavipassakā honti. Eteneva upāyena anāgāmino sakadāgāmino sotāpannāti. Tesu dharantesu adhigamo antarahito nāma na hoti. Pacchimakassa pana sotāpannassa jīvitakkhayena adhigamo antarahito nāma hoti. Idam adhigama-antaradhānam nāma.

Paṭipatti-antaradhānaṁ nāma jhānavipassanāmaggaphalāni nibbattetuṁ asakkontā catupārisuddhisīlamattaṁ rakkhanti. Gacchante gacchante kāle "sīlaṁ paripuṇṇaṁ katvā rakkhāma, padhānañca anuyuñjāma, na ca maggaṁ vā phalaṁ vā sacchikātuṁ sakkoma, natthi idāni ariyadhammapaṭivedho"ti vosānaṁ āpajjitvā kosajjabahulā aññamaññaṁ na codenti na sārenti akukkuccakā honti, tato paṭṭhāya khuddānukhuddakāni maddanti. Gacchante gacchante kāle pācittiyathullaccayāni āpajjanti, tato garukāpattiṁ. Pārājikamattameva tiṭṭhati. Cattāri pārājikāni rakkhantānaṁ bhikkhūnaṁ satepi sahassepi dharamāne paṭipatti antarahitā nāma na hoti. Pacchimakassa pana bhikkhuno

sīlabhedena vā jīvitakkhayena vā antarahitā hotīti idam **paṭipattiantaradhānam** nāma.

Pariyattīti tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ sāṭṭhakathā Pāṭi. Yāva sā tiṭṭhati, tāva pariyatti paripuṇṇā nāma hoti. Gacchante gacchante kāle rājayuvarājāno¹ adhammikā honti, tesu adhammikesu rājāmaccādayo adhammikā honti, tato raṭṭhajanapadavāsinoti. Etesaṁ adhammikatāya devo na sammā vassati, tato sassāni na sampajjanti. Tesu asampajjantesu paccayadāyakā bhikkhusaṁghassa paccaye dātuṁ na sakkonti, bhikkhū paccayehi kilamantā antevāsike saṅgahetuṁ na sakkonti. Gacchante gacchante kāle pariyatti parihāyati, atthavasena dhāretuṁ na sakkonti, Pāṭivaseneva dhārenti. Tato gacchante gacchante kāle Pāṭimpi sakalaṁ dhāretuṁ na sakkonti, paṭhamaṁ Abhidhammapiṭakaṁ parihāyati. Paṭhamameva hi Paṭṭhānamahāpakaraṇaṁ parihāyati, tasmiṁ parihīne Yamakaṁ, Kathāvatthu, Puggalapaññatti, Dhātukathā, Vibhaṅgo, Dhammasaṅgahoti.

Evam Abhidhammapiṭake parihīne matthakato paṭṭhāya Suttantapiṭakam parihāyati. Paṭhamam hi Aṅguttaranikāyo parihāyati, tasmimpi paṭhamam Ekādasakanipāto, tato Dasakanipāto -pa- tato Ekakanipātoti. Evam Aṅguttare parihīne matthakato paṭṭhāya Saṃyuttanikāyo parihāyati. Paṭhamam hi Mahāvaggo parihāyati, tato Saṭāyatanavaggo. Khandhavaggo, Nidānavaggo Sagāthāvaggoti. Evam Saṃyuttanikāye parihīne matthakato paṭṭhāya Majjhimanikāyo parihāyati. Paṭhamam hi Uparipaṇṇāsako parihāyati, tato Majjhimapaṇṇāsako, tato Mūlapaṇṇāsakoti. Evam Majjhimanikāye parihīne Matthakato paṭṭhāya Dīghanikāyo parihāyati. Paṭhamam hi Pāthikavaggo parihāyati. Tato Mahāvaggo, tato Sīlakkhandhavaggoti. Evam Dīghanikāye parihīne Suttantapiṭakam parihīnam nāma hoti. Vinayapiṭakena saddhim Jātakameva dhārenti. Vinayapiṭakam lajjinova dhārenti, lābhakāmā pana "suttante kathitepi sallakkhentā natthī"ti jātakameva dhārenti. Gacchante gacchante

kāle Jātakampi dhāretum na sakkonti. Atha nesam paṭhamam Vessantarajātakam parihāyati, tato paṭilomakkamena Puṇṇakajātakam, Mahānāradajātakanti pariyosāne Apaṇṇakajātakam parihāyati. Evam jātake parihīne Vinayapitakameva dhārenti.

Gacchante gacchante kāle Vinayapiṭakampi matthakato paṭṭhāya parihāyati. Paṭhamaṁ hi Parivāro parihāyati, tato Khandhako, Bhikkhunīvibhaṅgo, Mahāvibhaṅgoti anukkamena Uposathakkhandhakamattameva dhārenti. Tadāpi pariyatti antarahitā na hoti. Yāva pana manussesu cātuppadikagāthāpi pavattati, tāva pariyatti anantarahitāva hoti. Yadā saddho pasanno rājā hatthikkhandhe suvaṇṇacaṅkoṭakamhi sahassatthavikaṁ ṭhapāpetvā "Buddhehi kathitaṁ cātuppadikagāthaṁ jānanto imaṁ sahassaṁ gaṇhatū"ti nagare bheriṁ carāpetvā gaṇhanakaṁ alabhitvā "ekavāraṁ carāpite nāma suṇantāpi honti assuṇantāpī"ti yāvatatiyaṁ carāpetvā gaṇhanakaṁ alabhitvā rājapurisā taṁ sahassatthavikaṁ puna rājakulaṁ pavesenti, tadā pariyatti antarahitā nāma hoti. Idaṁ pariyatti-antaradhānaṁ nāma.

Gacchante gacchante kāle cīvaraggahanam pattaggahanam samiñjanapasāranam ālokitavilokitam na pāsādikam hoti, Niganthasamanā viya alābupattam bhikkhū pattam aggabāhāya pakkhipitvā ādāya vicaranti, ettāvatāpi lingam anantarahitameva hoti. Gacchante gacchante pana kāle aggabāhato otāretvā hatthena vā sikkāya vā olambitvā<sup>1</sup> vicaranti, cīvarampi rajanasāruppam akatvā otthatthivannam katvā vicaranti. Gacchante gacchante kāle rajanampi na hoti dasacchindanampi ovattikavijihanampi, kappamattam katvā valanjenti. Puna ovattikam vijihitvā kappam na karonti. Tato ubhayampi akatvā dasā chetvā paribbājakā viya caranti. Gacchante gacchante kāle "ko iminā amhākam attho"ti khuddakam kāsāvakhandam hatthe vā gīvāya vā bandhanti, kesesu vā allīyāpenti, dārabharanam vā karontā kasitvā vapitvā jīvikam kappentā vicaranti. Tadā dakkhinam dentā samgham uddissa etesam denti. Idam sandhaya Bhagavata vuttam "bhavissanti kho panānanda anāgatamaddhānam gotrabhuno kāsāvakanthā dussīlā pāpadhammā, tesu dussīlesu samgham uddissa dānam dassanti, tadāpāham Ānanda samghagatam dakkhinam

asankheyyam appameyyam vadāmī"ti<sup>1</sup>. Tato gacchante kāle nānāvidhāni kammāni karontā "papañco esa, kim iminā amhākan"ti kāsāvakhandam chinditvā araññe khipanti. Etasmim kāle lingam antarahitam nāma hoti. Kassapadasabalassa kira kālato patthāya yonakānam setavattham<sup>2</sup> pārupitvā caranam cārittam jātanti. Idam linga-antaradhānam nāma.

(Dhātu-antaradhānam pana evam veditabbam—tīni parinibbānāni kilesaparinibbānam khandhaparinibbānam dhātuparinibbānanti. Tattha kilesaparinibbānam Bodhipallanke ahosi, khandhaparinibbānam Kusinārāyam, dhātuparinibbānam anāgate bhavissati. Katham?)<sup>3</sup> Tato tattha tattha sakkārasammānam alabhamānā dhātuyo Buddhānam adhitthānabalena sakkārasammānalabhanakatthānam gacchanti. Gacchante gacchante kāle sabbatthānesu sakkārasammāno na hoti. (Sāsanassa hi osakkanakāle imasmim Tambapannidīpe sabbā dhātuyo sannipatitvā Mahācetiyam, tato Nāgadīpe Rājāyatanacetiyam, tato Bodhipallankam gamissanti. Nāgabhavanatopi devalokatopi brahmalokatopi dhātuyo Mahābodhipallankameva gamissanti. Sāsapamattāpi dhātu antarā na nassissati)<sup>3</sup>. Sabbā dhātuyo Mahābodhimande sannipatitvā Buddharūpam gahetvā Bodhimande pallankena nisinnabuddhasarīrasirim<sup>4</sup> dassenti<sup>5</sup>. Dvattimsa mahāpurisalakkhanāni asīti anubyañjanāni byāmappabhāti sabbam paripunnameva hoti. Tato yamakapātihāriyadivase viya pātihāriyam katvā dassenti<sup>5</sup>. Tadā<sup>6</sup> manussabhūtasatto nāma tattha gato<sup>7</sup> natthi, dasasahassacakkavāle pana devatā sabbāva sannipatitvā "ajja Dasabalo parinibbāyati, itodāni patthāya andhakāram bhavissatī'ti paridevanti. Atha dhātusarīrato tejo samutthāya tam sarīram apannattikabhāvam<sup>8</sup> gameti. (Dhātusarīrato samutthitā jālā yāva brahmalokā uggacchissati, sāsapamattāya sesāyapi dhātuyā sati ekajālāva bhavissati. Dhātūsu pariyādānam gatāsu pacchijjissati. Evam mahantam ānubhāvam dassetvā

<sup>1.</sup> Ma 3. 299 pitthe.

<sup>3. ( )</sup> etthantare pāṭho Sīhaļapotthake natthi. 4. Nisinnabuddhasirim (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Dassessanti (Ka)

<sup>7.</sup> Gantā (Sī)

<sup>2.</sup> Kāle tesam setakāni vatthāni (Syā, Ka)

<sup>6.</sup> Tam thānam (Sī, Syā)

<sup>8.</sup> Apannakabhāvam (Ka)

dhātuyo antaradhāyanti.)<sup>1</sup> Tadā sannipatitā devasaṃghā<sup>2</sup> Buddhānaṃ parinibbutadivase viya dibbagandhamālātūriyādīhi sakkāraṁ katvā tikkhattuṁ padakkhiṇaṁ katvā vanditvā "anāgate uppajjanakaṁ Buddhaṁ passituṁ labhissāma Bhagavā"ti vatvā sakasakaṭṭhānameva gacchanti. Idaṁ dhātu-antaradhānaṁ nāma.

Imassa pañcavidhassa antaradhānassa parivatti-antaradhānameva mūlam. Pariyattivā hi antarahitāya patipatti antaradhāyati, pariyattivā thitāya patipatti patitthāti. Teneva imasmim dīpe Candālatissamahābhaye Sakko devarājā mahā-ulumpam māpetvā bhikkhūnam ārocāpesi "mahantam bhayam bhayissati, na sammā devo yassissati, bhikkhū paccayehi kilamantā pariyattim sandhāretum na sakkhissanti, paratīram gantvā ayyehi jīvitam rakkhitum vattati. Imam mahā-ulumpam āruyha gacchatha bhante. Yesam etha nisajjatthānam nappahoti, te katthakhandepi uram thapetvā gacchantu, sabbesampi bhayam na bhayissatī"ti. Tadā samuddatīram patvā satthi bhikkhū katikam katvā "amhākam ettha gamanakiccam natthi, mayam idheva hutvā tepitakam rakkhissāmā"ti tato nivattitvā Dakkhinamalayajanapadam gantvā kandamūlapannehi jīvikam kappentā vasimsu. Kāye vahante nisīditvā sajjhāyam karonti, avahante vālikam ussāretvā<sup>3</sup> parivāretvā sīsāni ekatthāne katvā parivattim sammasanti. Iminā niyāmena dvādasa samvaccharāni sātthakatham tepitakam paripunnam katvā dhārayimsu.

Bhaye vūpasante sattasatā bhikkhū attano gataṭṭhāne sāṭṭhakathe tepiṭake ekakkharampi ekabyañjanampi anāsetvā imameva dīpamāgamma Kallagāmajanapade Maṇḍalārāmavihāraṁ pavisiṁsu. Therānaṁ āgamanappavattiṁ sutvā imasmiṁ dīpe ohīnā saṭṭhi bhikkhū "there passissāmā"ti gantvā therehi saddhiṁ tepiṭakaṁ sodhentā ekakkharampi ekabyañjanampi asamentaṁ nāma na passiṁsu. Tasmiṁ ṭhāne therānaṁ ayaṁ kathā udapādi "pariyatti nu kho sāsanassa mūlaṁ, udāhu paṭipattī"ti. Paṁsukūlikattherā "paṭipattimūlan"ti-āhaṁsu, dhammakathikā "pariyattī"ti. Atha ne therā "tumhākaṁ dvinnampi janānaṁ vacanamatteneva na karoma, jinabhāsitaṁ suttaṁ āharathā"ti āhaṁsu. Suttaṁ āharituṁ na bhāroti "ime ca

<sup>1. ( )</sup> etthantare pātho Sīhalapotthake natthi.

<sup>2.</sup> Sannipatito devasamgho (Sī)

<sup>4.</sup> Āgatapavattim (Sī), āgamanapavuttim (Syā)

<sup>3.</sup> Ussāpetvā (Sī)

<sup>5.</sup> Na garūti (Ka)

Subhadda bhikkhū sammā vihareyyum, asuñño loko arahantehi assāti<sup>1</sup>. Paṭipattimūlakam mahārāja Satthusāsanam paṭipattisārakam. Paṭipattiyā dharantāya<sup>2</sup> tiṭṭhatī"ti<sup>3</sup> suttam āharimsu. Imam suttam sutvā dhammakathikā attano vādaṭhapanatthāya imam suttam āharimsu—

"Yāva tiṭṭhanti suttantā, vinayo yāva dippati.<sup>4</sup> Tāva dakkhanti<sup>5</sup> ālokaṁ, sūriye abbhutthite yathā.

Suttantesu asantesu, pamuṭṭhe vinayamhi ca. Tamo bhavissati loke, sūriye atthaṅgate yathā.

Suttante rakkhite sante, paṭipatti hoti rakkhitā. Paṭipattiyam thito dhīro, yogakkhemā na dhamsatī''ti.

Imasmim sutte āhaṭe pamsukūlikattherā tuṇhī ahesum, dhammakathikattherānamyeva vacanam purato ahosi. Yathā hi gavasatassa vā gavasahassassa vā antare paveṇipālikāya dhenuyā asati so vamso sā paveṇi na ghaṭīyati, evamevam āraddhavipassakānam bhikkhūnam satepi sahassepi samvijjamāne pariyattiyā asati ariyamaggapaṭivedho nāma na hoti. Yathā ca nidhikumbhiyā jānanatthāya pāsāṇapiṭṭhe akkharesu ṭhapitesu<sup>6</sup> yāva akkharāni dharanti, tāva nidhikumbhi naṭṭhānāma na hotī<sup>7</sup>. Evamevam pariyattiyā dharamānāya sāsanam antarahitam nāma na hotīti.

Dutiyapamādādivaggavaņņanā

### 11. Adhammavaggavannanā

140. Ekādasame vagge **adhammaṁ adhammo**ti-ādīni vuttanayeneva veditabbāni. Sesamettha uttānamevāti.

## Adhammavaggavannanā.

- 1. Dī 2. 125 pitthe.
- 3. Khu 11. 136 piṭṭhe Milindapañhe.
- 5. Rakkhanti (Ka)
- 7. Nidhikumbhiyo natthā nāma na honti (Ka)
- 2. Paţipattiyam dharantam (Sī, Syā)
- 4. Dibbati (Ka)
- 6. Upanibaddhesu (Sī)

#### 12. Anāpattivaggavannanā

150. Dvādasame pana anāpattim āpattīti-ādīsu "anāpatti ajānantassa atheyyacittassa namaraṇādhippāyassa anullapanādhippāyassa namocanādhippāyassā"ti tattha tattha vuttā anāpatti anāpatti nāma, "jānantassa theyyacittassā"ti-ādinā nayena vuttā āpatti nāma, pañcāpattikkhandhā lahukāpatti nāma, dve āpattikkhandhā garukāpatti nāma. Dve āpattikkhandhā duṭṭhullāpatti nāma, pañcāpattikkhandhā aduṭṭhullāpatti nāma. Cha āpattikkhandhā sāvasesāpatti nāma, eko pārājikāpattikhandho anavasesāpatti nāma. Sappaṭikammāpatti nāma sāvasesāpattiyeva, appaṭikammāpatti nāma anavasesāpattiyeva. Sesam sabbattha uttānamevāti.

Anāpattivaggavaņņanā.

#### 13. Ekapuggalavaggavannanā

170. Ekapuggalavaggassa paṭhame **ekapuggalo**ti eko puggalo. Ettha **eko**ti dutiyādipaṭikkhepattho¹ gaṇanaparicchedo. **Puggalo**ti sammutikathā, na paramatthakathā. Buddhassa hi Bhagavato duvidhā desanā sammutidesanā paramatthadesanā cāti. Tattha "puggalo satto itthī puriso khattiyo brāhmaṇo devo māro"ti evarūpā **sammutidesanā**, "aniccaṁ dukkhaṁ anattā khandhā dhātū āyatanāni satipaṭṭhānā"ti evarūpā **paramatthadesanā**. Tattha Bhagavā ye sammutivasena desanaṁ sutvā atthaṁ paṭivijjhitvā mohaṁ pahāya visesaṁ adhigantuṁ samatthā, tesaṁ sammutidesanaṁ deseti. Ye pana paramatthavasena desanaṁ sutvā atthaṁ paṭivijjhitvā mohaṁ pahāya visesaṁadhigantuṁ samatthā, tesaṁ paramatthadesanaṁ deseti.

Tatrāyam upamā—yathā hi desabhāsākusalo tiṇṇam vedānam atthasamvaṇṇanako ācariyo ye Damilabhāsāya vutte attham jānanti, tesam Damilabhāsāya ācikkhati. Ye andhabhāsādīsu aññatarāya

bhāsāya, tesam tāya tāya bhāsāya. Evam te māṇavakā chekam byattam ācariyamāgamma khippameva sippam uggaṇhanti. Tattha ācariyo viya Buddho Bhagavā, tayo vedā viya kathetabbabhāve ṭhitāni tīṇi piṭakāni, desabhāsākosallamiva sammutiparamatthakosallam, nānādesabhāsā māṇavakā viya sammutiparamatthavasena paṭivijjhanasamatthā veneyyasattā, ācariyassa Damiļabhāsādi-ācikkhanam viya Bhagavato sammutiparamatthavasena desanā veditabbā. Āha¹ cettha—

"Duve saccāni akkhāsi, Sambuddho vadatam varo. Sammutim paramatthañca, tatiyam nupalabbhati.

Saṅketavacanaṁ saccaṁ, lokasammutikāraṇā. Paramatthavacanaṁ saccaṁ, dhammānaṁ bhūtakāranā<sup>2</sup>.

Tasmā vohārakusalassa, Lokanāthassa Satthuno. Sammutim voharantassa, musāvādo na jāyatī"ti.

Apica aṭṭhahi kāraṇehi Bhagavā puggalakathaṁ katheti—hirottappadīpanatthaṁ kammassakatādīpanatthaṁ paccattapurisakāradīpanatthaṁ ānantariyadīpanatthaṁ brahmavihāradīpanatthaṁ pubbenivāsadīpanatthaṁ dakkhiṇāvisuddhidīpanatthaṁ lokasammutiyā appahānatthañcāti. "Khandhadhātu-āyatanāni hiriyanti ottappantī"ti hi vutte mahājano na jānāti, sammohamāpajjati, paṭisattu hoti "kimidaṁ khandhadhātu-āyatanāni hiriyanti ottappanti nāmā"ti. "Itthī hiriyati ottappati, puriso khattiyo brahmaṇo devo māro"ti vutte pana jānāti, na sammohamāpajjati, na paṭisattu hoti. Tasmā Bhagavā hirottappadīpanatthaṁ puggalakathaṁ katheti.

"Khandhā kammassakā, dhātuyo āyatanānī"ti vuttepi eseva nayo. Tasmā Bhagavā **kammassakatādīpanatthaṁ** puggalakathaṁ katheti.

"Veļuvanādayo mahāvihārā khandhehi kārāpitā, dhātūhi āyatanehī"ti vuttepi eseva nayo. Tasmā Bhagavā paccattapurisakāradīpanattham puggalakatham katheti.

"Khandhā mātaram jīvitā voropenti pitaram arahantam, ruhiruppādakammam samghabhedakammam karonti dhātuyo āyatanānī"ti vuttepi eseva nayo. Tasmā Bhagavā **ānantariyadīpanattham** puggalakatham katheti.

"Khandhā mettāyanti, dhātuyo āyatanānī"ti vuttepi eseva nayo. Tasmā Bhagavā **brahmavihāradīpanatthaṁ** puggalakathaṁ katheti.

"Khandhā pubbenivāsamanussaranti, dhātuyo āyatanānī"ti vuttepi eseva nayo. Tasmā Bhagavā **pubbenivāsadīpanattham** puggalakatham katheti.

"Khandhā dānam paṭiggaṇhanti, dhātuyo āyatanānī"ti vuttepi mahājano na jānāti, sammoham āpajjati, paṭisattu hoti "kimidam khandhadhātuāyatanāni paṭiggaṇhanti nāmā"ti. "Puggalā paṭiggaṇhanti sīlavanto kalyāṇadhammā"ti vutte pana jānāti, na sammoham āpajjati, na paṭisattu hoti. Tasmā Bhagavā dakkhiṇāvisuddhidīpanattham puggalakatham katheti.

Lokasammutim ca Buddhā Bhagavanto nappajahanti, lokasamaññāya lokaniruttiyā lokābhilāpe ṭhitāyeva dhammam desenti. Tasmā Bhagavā lokasammutiyā appahānatthampi puggalakatham katheti.

Iti eko ca so puggalo cāti **ekapuggalo.** Kenaṭṭhena ekapuggalo? Asadisaṭṭhena guṇavisiṭṭhaṭṭhena asamasamaṭṭhenāti. So hi dasannaṁ pāramīnaṁ paṭipāṭiyā āvajjanaṁ¹ ādiṁ katvā bodhisambhāraguṇehi ceva Buddhaguṇehi ca sesamahājanena asadisoti **asadisaṭṭhenapi** ekapuggalo. Ye cassa te guṇā, te sesasattānaṁ guṇehi visiṭṭhāti **guṇavisiṭṭhaṭṭhenapi** ekapuggalo. Purimakā Sammāsambuddhā sabbasattehi asamā, tehi saddhiṁ ayameva eko rūpakāyaguṇehi ceva nāmakāyaguṇehi ca samoti **asamasamaṭṭhenapi** ekapuggalo.

Loketi tayo lokā sattaloko okāsaloko saṅkhāralokoti. Tesaṁ vitthārakathā Visuddhimagge² vuttā. Tesu idha sattaloko adhippeto. Sattaloke uppajjamānopi cesa na devaloke, na brahmaloke, manussalokeyeva uppajjati.

Manussalokepi na aññasmim cakkavāļe, imasmimyeva cakkavāļe uppajjati. Tatrāpi na sabbatthānesu.

"Puratthimāya disāya Gajaṅgalaṁ¹ nāma nigamo, tassa parena mahāsālā, tato parā pacchantimā janapadā, orato majjhe. Puratthimadakkhiṇāya disāya Sallavatī nāma nadī, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhiṇāya disāya Setakaṇṇikaṁ nāma nigamo, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Pacchimāya disāya Thūṇaṁ nāma brāhmaṇagāmo, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Uttarāya disāya Usīraddhajo nāma pabbato, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe''ti² evaṁ paricchinne āyāmato tiyojanasate vitthārato aḍḍhateyyayojanasate parikkhepato navayojanasate Majjhimadese uppajjati. Na kevalañca Tathāgatova, Paccekabuddhā aggasāvakā asīti mahātherā Buddhamātā Buddhapitā cakkavattī rājā aññe ca sārappattā brāhmaṇagahapatikā ettheva uppajjanti.

**Uppajjamāno uppajjatī**ti idam pana ubhayampi vippakatavacanameva. Uppajjamāno bahujanahitāya<sup>3</sup> uppajjati, na aññena kāraņenāti evam panettha attho veditabbo. Evarūpañcettha lakkhaņam na sakkā etam aññena saddalakkhaņena paṭibāhitum.

Apica uppajjamāno nāma, uppajjati nāma, uppanno nāmāti ayamettha bhedo veditabbo. Esa hi Dīpaṅkarapādamūlato paṭṭhāya laddhabyākaraṇo Buddhakārake dhamme pariyesanto dasa pāramiyo disvā "ime dhammā mayā pūretabbā"ti katasanniṭṭhāno dānapāramiṁ pūrentopi **uppajjamāno** nāma. Sīlapāramī -pa- upekkhāpāramīti imā dasa pāramiyo pūrentopi, dasa upapāramiyo pūrentopi uppajjamāno nāma. Dasa paramatthapāramiyo pūrentopi uppajjamānova nāma. Pañca mahāpariccāge pariccajantopi uppajjamāno nāma. Attatthacariyaṁ ñātatthacariyaṁ lokatthacariyaṁ pūrayamānopi uppajjamāno nāma. Kappasatasahassādhikāni cattāri asaṅkhyeyyāni Buddhakārake dhamme matthakaṁ pāpentopi uppajjamāno nāma. Vessantarattabhāvaṁ

<sup>1.</sup> Kajangalam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Vi 3. 287 pitthe.

<sup>3.</sup> Uppajjanto bahujanahitatthāya (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Ñātatthacariyamilokatthacariyami buddhicariyami (Sī), ñātatthacariyami lokatthacariyami Buddhatthacariyami (Syā)

pahāya Tusitapure patisandhim gahetvā satthivassasatasahassādhikā sattapannāsavassakotivo titthantopi uppajjamāno nāma. Devatāhi vācito pañcamahāvilokitam viloketvā Mahāmāyādeviyā kucchimhi patisandhim ganhantopi, anūnādhike dasa māse gabbhavāsam vasantopi uppajjamāno nāma. Ekūnatimsavassāni agāramajihe titthantopi uppajjamāno nāma. Kāmesu ādīnavam nekkhamme ca ānisamsam disvā Rāhulabhaddassa jātadivase Channasahāyo Kandakam vāhanavaram<sup>1</sup> āruyha nikkhamantopi uppajjamānova nāma. Tīni rajjāni atikkamantopi Anomānadītīre pabbajantopi uppajjamāno nāma. Chabbassāni mahāpadhānam karontopi uppajjamāno nāma. Paripakkagate ñāne olārikāhāram āharantopi uppajjamānova nāma. Sāyanhasamaye Visākhapunnamāya Mahābodhimandam āruyha mārabalam vidhametvā pathamayāme pubbenivāsam anussaritvā majjhimayāme dibbacakkhum parisodhetvā pacchimayāmasamanantare dvādasangam paticcasamuppādam anulomapatilomato sammasitvā sotāpattimaggam pativijihantopi uppajjamānova nāma. sotāpattiphalakkhanepi sakadāgāmimaggakkhanepi sakadāgāmiphalakkhanepi anāgāmimaggakkhanepi anāgāmiphalakkhanepi uppajjamānova nāma. arahattamaggakkhane pana **uppajjati** nāma. Arahattaphalakkhane **uppanno** nāma. Buddhānam hi sāvakānam viya na patipātiyā iddhividhañānādīni uppajjanti, saheva pana arahattamaggena sakalopi sabbaññutaññānādi gunarāsi āgatova nāma hoti. Tasmā te nipphattasabbakiccattā<sup>2</sup> arahattaphalakkhane uppannā nāma honti. Imasmimpi sutte arahattaphalakkhanamyeva sandhaya "uppajjatī"ti veditabbo, uppanno hotīti ayañhettha attho.

Bahujanahitāyāti mahājanassa hitatthāya uppajjati. Bahujanasukhāyāti mahājanassa sukhatthāya uppajjati. Lokānukampāyāti sattalokassa anukampam paṭicca uppajjati. Katarasattalokassāti? Yo Tathāgatassa dhammadesanam sutvā amatapānam pivitvā<sup>3</sup> dhammam paṭivijjhi, tassa<sup>4</sup>. Bhagavatā hi Mahābodhimaṇḍe sattasattāham vītināmetvā Bodhimaṇḍā Isipatanam āgamma "dveme bhikkhave antā pabbajitena na

<sup>1.</sup> Kanthakam hayavaram (Sī), Kanthakam assavaram (Syā)

<sup>2.</sup> Nibbattasabbakiccattā (Sī)

<sup>3.</sup> Pivi (Sī)

<sup>4.</sup> Tassatthāya (Ka)

sevitabbā"ti Dhammacakkappavattanasutte<sup>1</sup> desite āyasmatā Aññāsikondaññattherena saddhim atthārasakotisankhā brahmāno amatapānam pivimsu, etassa sattalokassa anukampāya uppanno. Pañcamadivase Anattalakkhanasuttantapariyosāne<sup>2</sup> pañcavaggiyā therā arahatte patitthahimsu, etassapi sattalokassa anukampāya uppanno. Tato Yasadārakappamukhe pañcapannāsa purise arahatte patitthāpesi, tato Kappāsikavanasande timsa Bhaddavaggiye tayo magge ca tīni phalāni ca sampāpesi, etassapi sattalokassa anukampāya uppanno. Gayāsīse Ādittapariyāyasuttapariyosāne<sup>3</sup> jatilasahassam arahatte patitthāpesi, Tālatthivane Bimbisārappamukhā ekādasa nahutā brāhmanagahapatikā Satthu dhammadesanam sutvā sotāpattiphale patitthahimsu, ekam nahutam saraņesu patiţthitam. Tirokuţţa-anumodanāvasāne caturāsītiyā pāṇasahassehi amatapānam pītam. Sumanamālākārasamāgame caturāsītiyā ca. Dhanapālakasamāgame dasahi pānasahassehi, Khadiraṅgārajātakasamāgame caturāsītiyā pāṇasahassehi, Jambuka-ājīvakasamāgame caturāsītiyā ca. Ānandasetthisamāgame caturāsītiyā ca pāņasahassehi amatapānam pītam. Pāsāṇakacetiye Pārāyanasuttantakathādivase cuddasa kotiyo amatapānam pavimsu. Yamakapātihāriyadivase vīsati pānakotiyo, Tāvatimsabhavane Pandukambalasilāya nisīditvā mātaram kāyasakkhim katvā sattappakaranam abhidhammam desentassa asīti pāṇakotiyo, devorohane timsa pāṇakotiyo, Sakkapañhasuttante asīti devatāsahassāni amatapānam pivimsu. Mahāsamayasuttante Maṅgalasuttante Cūlarāhulovāde samacittapatipadāyāti imesu catūsu thānesu abhisamayam pattasattānam paricchedo natthi. Etassapi sattalokassa anukampāya uppannoti. Yāvajjadivasā ito param anāgate ca sāsanam nissāya saggamokkhamagge patitthahantānam vasenāpi ayamattho veditabbo.

**Devamanussānan**ti na kevalam devamanussānamyeva, avasesānam nāgasupaṇṇādīnampi-atthāya hitāya sukhāyeva uppanno. Sahetukapatisandhike<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> Vi 3. 14; Sam 3. 368 pitthesu.

<sup>3.</sup> Vi 3. 44 pitthe.

<sup>2.</sup> Vi 3. 18; Sam 2. 55 pitthesu.

<sup>4.</sup> Sahetukapatisandhivasena (Ka)

pana maggaphalasacchikiriyāya bhabbe puggale dassetum evam vuttam. Tasmā etesampi atthāya hitāya sukhāyeva uppannoti veditabbo.

Katamo ekapuggaloti ayam pucchā. Pucchā ca nāmesā pañcavidhā hoti adiṭṭhajotanā pucchā diṭṭhasamsandanā pucchā vimaticchedanā pucchā anumatipucchā kathetukamyatāpucchāti.

Tāsam idam nānattam—katamā adiṭṭhajotanā pucchā. Pakatiyā lakkhaṇam aññātam hoti adiṭṭham atulitam atīritam avibhūtam abhāvitam, tassa ñāṇāya dassanāya tulanāya tīraṇāya vibhūtatthāya vibhāvanatthāya pañham pucchati, ayam adiṭṭhajotanā pucchā.

Katamā diṭṭhasaṁsandanā pucchā. Pakatiyā lakkhaṇaṁ ñātaṁ hoti diṭṭhaṁ tulitaṁ tīritaṁ vibhūtaṁ vibhāvitaṁ, so aññehi paṇḍitehi saddhiṁ saṁsandanatthāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ diṭṭhasaṁsandanā pucchā.

Katamā **vimaticchedanā pucchā.** Pakatiyā samsayapakkhando hoti vimatipakkhando dveļhakajāto "evam nu kho, na nu kho, kim nu kho, katham nu kho"ti, so vimaticchedanatthāya pañham pucchati, ayam vimaticchedanā pucchā.

Katamā anumatipucchā. Bhagavā hi bhikkhūnam anumatiyā pañham pucchati "tam kim mañnatha bhikkhave rūpam niccam vā aniccam vā"ti, aniccam bhante. Yam panāniccam, dukkham vā tam sukham vāti. Dukkham bhante. Yam panāniccam dukkham viparināmadhammam, kallam nu kho tam samanupassitum etam mama, esohamasmi, eso me attāti, no hetam bhanteti, ayam anumatipucchā.

Katamā **kathetukamyatā pucchā.** Bhagavā bhikkhūnam kathetukamyatāya pañham pucchati "cattārome bhikkhave satipaṭṭhānā. Katame cattāro"ti. Ayam kathetukamyatāpucchāti<sup>1</sup>.

Tattha Buddhānam purimā tisso pucchā natthi. Kasmā? Buddhānam hi tīsu addhāsu kiñci sankhatam addhāvimuttam vā asankhatam adiṭṭham ajānitam atulitam atīritam avibhūtam avibhāvitam nāma natthi, tasmā tesam adiṭṭhajotanāpucchā natthi. Yam pana Bhagavatā attano ñāṇena paṭividdham, tassa aññena samaṇena vā brāhmaṇena vā devena vā mārena vā brahmunā vā saddhim

samsandanakiccam natthi. Tenassa diṭṭhasamsandanāpucchā natthi. Yasmā panesa akathamkathī tiṇṇavicikiccho sabbadhammesu vihatasamsayo, tenassa vimaticchedanāpucchā natthi. Itarā pana dve pucchā Bhagavato atthi, tāsu ayam kathetukamyatāpucchāti veditabbā.

Idāni tāya pucchāya puṭṭhaṁ ekapuggalaṁ vibhāvento Tathāgato Arahaṁ Sammāsambuddhoti āha. Tattha Tathāgatoti aṭṭhahi kāraṇehi Bhagavā Tathāgato—tathā āgatoti Tathāgato, tathā gatoti Tathāgato, tathalakkhaṇaṁ āgatoti Tathāgato, tathadhamme yāthāvato abhisambuddhoti Tathāgato, tathadassitāya Tathāgato, tathavāditāya Tathāgato, tathākāritāya Tathāgato, abhibhavanaṭṭhena Tathāgatoti.

Katham Bhagavā tathā āgatoti Tathāgato? Yathā sabbalokahitāya ussukkamāpannā purimakā Sammāsambuddhā āgatā, yathā Vipassī Bhagavā āgato, yathā Sikhī Bhagavā, yathā Vessabhū Bhagavā, yathā Kakusandho Bhagavā, yathā Koṇāgamano Bhagavā, yathā Kassapo Bhagavā āgatoti. Kim vuttam hoti—yena abhinīhārena ete Bhagavanto āgatā, teneva amhākampi Bhagavā āgato. Atha vā yathā Vipassī Bhagavā -pa- yathā Kassapo Bhagavā dānapāramim pūretvā,

sīlanekkhammapaññāvīriyakhantisaccādhiṭṭhānamettā-upekkhāpāramiṁ pūretvā imā dasa pāramiyo dasa upapāramiyo dasa paramatthapāramiyoti samatiṁsa pāramiyo pūretvā, aṅgapariccāgaṁ

nayanadhanarajjaputtadārapariccāganti ime pañca mahāpariccāge pariccajitvā, pubbayogapubbacariyadhammakkhānañātatthacariyādayo pūretvā buddhicariyāya¹ koṭiṁ patvā āgato, tathā amhākampi Bhagavā āgato. Yathā ca Vipassī Bhagavā -pa- Kassapo Bhagavā cattāro satipaṭṭhāne cattāro sammappadhāne cattāro iddhipāde pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhaṅge ariyaṁ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ bhāvetvā brūhetvā āgato, tathā amhākampi Bhagavā āgatoti Tathāgato.

Yatheva lokamhi Vipassi-ādayo, Sabbaññubhāvaṁ Munayo idhāgatā. Tathā ayaṁ Sakyamunīpi āgato, Tathāgato vuccati tena cakkhumāti.

Evam tathā āgatoti Tathāgato. (1)

Katham tathā gatoti Tathāgato? Yathā sampatijāto Vipassī Bhagavā gato -pa- Kassapo Bhagavā gato, kathañca so gatoti?<sup>1</sup> So hi sampatijātova samehi pādehi pathaviyam patitthāya uttarābhimukho sattapadavītihārena gato. Yathāha "sampatijāto Ānanda bodhisatto samehi pādehi pathaviyam patitthahitvā uttarābhimukho sattapadavītihārena gacchati setamhi chatte anudhāriyamāne, sabbā ca disā anuviloketi, āsabhiñca vācam bhāsati 'aggohamasmi lokassa, jetthohamasmi lokassa, setthohamasmi lokassa, ayamantimā jāti, natthi dāni punabbhavo'ti"2. Tañcassa gamanam tatham ahosi avitatham anekesam visesādhigamānam pubbanimittabhāvena. Yañhi so sampatijātova samehi pādehi patitthahi, idamassa caturiddhipādapatilābhassa pubbanimittam, uttarābhimukhabhāvo pana sabbalokuttarabhāvassa<sup>3</sup> pubbanimittam, sattapadavītihāro sattabojjhangaratanapatilābhassa, "suvannadandā vītipatanti cāmarā"ti<sup>4</sup> ettha vuttacāmarukkhepo pana sabbatitthiyanimmathanassa pubbanimittam, setacchattadhāraṇam arahattaphalavimuttivaravimalasetacchattapaṭilābhassa pubbanimittam, sabbadisānuvilokanam sabbaññutānāvaraņañāņapaţilābhassa pubbanimittam, āsabhivācābhāsanam appativattiyavaradhammacakkappavattanassa pubbanimittam. Tatha ayam Bhagavāpi gato. Tañcassa gamanam tatham ahosi avitatham tesamyeva visesādhigamānam pubbanimittabhāvena. Tenāhu porānā—

> "Muhuttajātova Gavampatī yathā, Samehi pādehi phusī vasundharam. So vikkamī satta padāni Gotamo, Setañca chattam anudhārayum marū.

<sup>1.</sup> Tathā ca amhākampi Bhagavā gatoti Tathāgato (Ka)

<sup>3.</sup> Sabbalokuttarapatilābhassa (Ka)

<sup>2.</sup> Ma 3. 164 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 386 pitthe.

Gantvāna so satta padāni Gotamo, Disā vilokesi samā samantato. Aṭṭhaṅgupetaṁ giramabbhudīrayi, Sīho yathā pabbatamuddhaniṭṭhito''ti.

Evam tathā gatoti Tathāgato.

Atha vā yathā Vipassī Bhagavā -pa- yathā Kassapo Bhagavā, ayampi Bhagavā tatheva nekkhammena kāmacchandam pahāya gato, abyāpādena byāpādam, ālokasaññāya thinamiddham, avikkhepena uddhaccakukkuccam, dhammavavatthānena vicikiccham pahāya gato, ñāṇena avijjam padāletvā gato, pāmojjena aratim vinodetvā, paṭhamajjhānena nīvaraṇakavāṭam ugghāṭetvā, dutiyajjhānena vitakkavicāram¹ vūpasametvā, tatiyajjhānena pītim virājetvā, catutthajjhānena sukhadukkham pahāya, ākāsānancāyatanasamāpattiyā rūpasañnāpaṭighasañnānanttasañnāyo samatikkamitvā, vinnāṇancāyatanasamāpattiyā ākāsānancāyatanasannānam, ākincannāyatanasamāpattiyā vinnāṇancāyatanasannānam, nevasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannānasannasannānasannānasannānasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasannasan

Aniccānupassanāya niccasaññaṁ pahāya, dukkhānupassanāya sukhasaññaṁ, anattānupassanāya attasaññaṁ, nibbidānupassanāya nandiṁ, virāgānupassanāya rāgaṁ, nirodhānupassanāya samudayaṁ, paṭinissaggānupassanāya² ādānaṁ khayānupassanāya ghanasaññaṁ, vayānupassanāya āyūhanaṁ, vipariṇāmānupassanāya dhuvasaññaṁ, animittānupassanāya nimittasaññaṁ, appaṇihitānupassanāya paṇidhiṁ, suññatānupassanāya abhinivesaṁ, adhipaññādhammavipassanāya sārādānābhinivesaṁ, yathābhūtañāṇadassanena sammohābhinivesaṁ, ādīnavānupassanāya ālayābhinivesaṁ, paṭisaṅkhānupassanāya appaṭisaṅkhaṁ, vivaṭṭānupassanāya saṁyogābhinivesaṁ, sotāpattimaggena diṭṭhekaṭṭhe kilese bhañjitvā, sakadāgāmimaggena oļārike kilese pahāya, anāgāmimaggena aṇusahagate kilese samugghātetvā, arahattamaggena sabbakilese samucchinditvā gato. Evampi tathā gatoti Tathāgato. (2)

Katham tathalakkhanam agatoti Tathagato? Pathavidhatuya kakkhalattalakkhanam tatham avitatham, apodhatuya paggharanalakkhanam, tejodhatuya unhattalakkhanam, vayodhatuya vitthambhanalakkhanam, akasadhatuya asamphutthalakkhanam, viññanadhatuya vijananalakkhanam.

Rūpassa ruppanalakkhaṇam, vedanāya vedayitalakkhaṇam, saññāya sañjānanalakkhaṇam, saṅkhārānam abhisaṅkharaṇalakkhaṇam, viññāṇassa vijānanalakkhaṇam.

Vitakkassa abhiniropanalakkhaṇam, vicārassa anumajjanalakkhaṇam, pītiyā pharaṇalakkhaṇam, sukhassa sātalakkhaṇam, cittekaggatāya avikkhepalakkhaṇam, phassassa phusanalakkhaṇam.

Saddhindriyassa adhimokkhalakkhaṇam, vīriyindriyassa paggahalakkhaṇam, satindriyassa upaṭṭhānalakkhaṇam, samādhindriyassa avikkhepalakkhanam, paññindriyassa pajānanalakkhanam.

Saddhābalassa assaddhiye akampiyalakkhaṇam, vīriyabalassa kosajje, satibalassa muṭṭhassacce, samādhibalassa uddhacce, paññābalassa avijjāya akampiyalakkhaṇam.

Satisambojjhangassa upaṭṭhānalakkhaṇam, dhammavicayasambojjhangassa pavicayalakkhaṇam, vīriyasambojjhangassa paggahalakkhaṇam, pītisambojjhangassa pharaṇalakkhaṇam, passaddhisambojjhangassa vūpasamalakkhaṇam, samādhisambojjhangassa avikkhepalakkhanam, upekkhāsambojjhangassa patisankhānalakkhanam.

Sammādiṭṭhiyā dassanalakkhaṇaṁ, sammāsaṅkappassa abhiniropanalakkhaṇaṁ, sammāvācāya pariggahalakkhaṇaṁ, sammākammantassa samuṭṭhānalakkhaṇaṁ, sammā-ājīvassa vodānalakkhaṇaṁ, sammāvāyāmassa paggahalakkhaṇaṁ, sammāsatiyā upaṭṭhānalakkhaṇaṁ, sammāsamādhissa avikkhepalakkhaṇaṁ.

Avijjāya aññāṇalakkhaṇam, saṅkhārānam cetanālakkhaṇam, viññāṇassa vijānanalakkhaṇam, nāmassa namanalakkhaṇam, rūpassa ruppanalakkhaṇam, saļāyatanassa āyatanalakkhaṇam, phassassa phusanalakkhaṇam, vedanāya vedayitalakkhaṇam, taṇhāya hetulakkhaṇam, upādānassa gahaṇalakkhaṇam, bhavassa āyūhanalakkhaṇam, jātiyā nibbattilakkhanam, jarāya jīranalakkhanam, maranassa cutilakkhanam.

Dhātūnam suññatālakkhaṇam, āyatanānam āyatanalakkhaṇam, satipaṭṭhānānam upaṭṭhānalakkhaṇam, sammappadhānānam padahanalakkhaṇam, iddhipādānam ijjhanalakkhaṇam, indriyānam adhipatilakkhaṇam, balānam akampiyalakkhaṇam, bojjhangānam niyyānalakkhaṇam, maggassa hetulakkhaṇam.

Saccānam tathalakkhaṇam, samathassa avikkhepalakkhaṇam, vipassanāya anupassanālakkhaṇam, samathavipassanānam ekarasalakkhaṇam, yuganaddhānam anativattanalakkhaṇam.

Sīlavisuddhiyā samvaraņalakkhaņam, cittavisuddhiyā avikkhepalakkhaņam, diţṭhivisuddhiyā dassanalakkhaṇam.

Khaye ñāṇassa samucchedalakkhaṇam, anuppāde ñāṇassa passaddhilakkhanam.

Chandassa mūlalakkhaṇam, manasikārassa samuṭṭhānalakkhaṇam, phassassa samodhānalakkhaṇam, vedanāya samosaraṇalakkhaṇam, samādhissa pamukhalakkhaṇam, satiyā ādhipateyyalakkhaṇam, paññāya tatuttariyalakkhaṇam, vimuttiyā sāralakkhaṇam, amatogadhassa nibbānassa pariyosānalakkhaṇam tatham avitatham. Evam tathalakkhaṇam ñāṇagatiyā āgato avirajjhitvā patto anuppattoti Tathāgato. Evam tathalakkhaṇam āgatoti Tathāgato. (3)

Katham tathadhamme yāthāvato abhisambuddhoti Tathāgato? Tathadhammā nāma cattāri ariyasaccāni. Yathāha "cattārimāni bhikkhave tathāni avitathāni anaññathāni. Katamāni cattāri, 'idam dukkhan'ti bhikkhave tathametam avitathametam anaññathametan"ti¹ vitthāro. Tāni ca Bhagavā abhisambuddho, tasmā tathānam abhisambuddhattā Tathāgatoti vuccati. Abhisambodhattho hi ettha gatasaddo.

Apica jarāmaraṇassa jātipaccayasambhūtasamudāgataṭṭho tatho avitatho anaññatho -pa-. Saṅkhārānaṁ avijjāpaccayasambhūtasamudāgataṭṭho tatho avitatho anaññatho. Tathā avijjāya saṅkhārānaṁ paccayaṭṭho, saṅkhārānaṁ viññāṇassa paccayaṭṭho -pa-. Jātiyā jarāmaraṇassa paccayaṭṭho tatho avitatho anaññatho. Taṁ sabbaṁ Bhagavā abhisambuddho.

Tasmāpi tathānam dhammānam abhisambuddhattā Tathāgatoti vuccati. Evam tathadhamme yāthāvato abhisambuddhoti Tathāgato. (4)

Katham tathadassitāya Tathāgato? Bhagavā yam sadevake loke -pa-sadevamanussāya aparimāṇāsu lokadhātūsu aparimāṇānam sattānam cakkhudvāre āpātham āgacchantam rūpārammaṇam nāma atthi, tam sabbākārato jānāti passati. Evam jānatā passatā ca tena tam iṭṭhāniṭṭhādivasena vā diṭṭhasutamutaviññātesu labbhamānakapadavasena vā "katamam tam rūpam rūpāyatanam, yam rūpam catunnam mahābhūtānam upādāya vaṇṇanibhā sanidassanam sappaṭigham nīlam pītakan"ti-ādinā¹ nayena anekehi nāmehi terasahi vārehi dvepaññāsāya nayehi vibhajjamānam tathameva hoti, vitatham natthi. Esa nayo sotadvārādīsupi āpāthamāgacchantesu saddādīsu. Vuttañhetam Bhagavatā "yam bhikkhave sadevakassa lokassa -pa- sadevamanussāya diṭṭham sutam mutam viññātam pattam pariyesitam anuvicaritam manasā, tamaham jānāmi, tamaham abbhaññāsim, tam Tathāgatassa viditam, tam Tathāgato na upaṭṭhāsī"ti². Evam tathadassitāya Tathāgato. Tattha tathadassī-atthe Tathāgatoti padasambhavo veditabbo. (5)

Katham tathavāditāya Tathāgato? Yam rattim Bhagavā Bodhimaņde Aparājitapallanke nisinno tiņņam mārānam matthakam madditvā anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho, yanca rattim yamakasālānam antare anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi, etthantare pancacattālīsavassaparimāņe kāle paṭhamabodhiyāpi majjhimabodhiyāpi pacchimabodhiyāpi yam Bhagavatā bhāsitam Suttam Geyyam -pa-Vedallam, sabbam tam atthato ca byanjanato ca anupavajjam anūnam anadhikam sabbākāraparipuṇṇam rāgamadanimmadanam dosamohamadanimmadanam, natthi tattha vālaggamattampi avakkhalitam³, sabbam tam ekamuddikāya lanchitam viya ekanāļikāya mitam viya ekatulāya tulitam viya ca tathameva hoti avitatham. Tenāha "yanca Cunda rattim Tathāgato anuttaram sammāsambodhim abhisambujjhati, yanca rattim anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyati, yam etasmim antare

bhāsati lapati niddisati, sabbaṁ taṁ tatheva hoti no aññathā. Tasmā Tathāgatoti vuccatī"ti¹. Gadattho hi ettha gatasaddo. Evaṁ tathavāditāya Tathāgato.

Apica āgadanam āgado, vacananti attho. Tatho aviparīto āgado assāti dakārassa takāram katvā Tathāgatoti evampetasmim atthe padasiddhi veditabbā. (6)

Kathaṁ tathākāritāya Tathāgato? ()² Bhagavato hi vācāya kāyo anulometi kāyassapi vācā, tasmā yathāvādī tathākārī yathākārī tathāvādī ca hoti. Evaṁ bhūtassa cassa yathā vācā, kāyopi tathā gato, pavattoti attho. Yathā ca kāyo, vācāpi tathā gatāti Tathāgato. Tenevāha "yathāvādī bhikkhave Tathāgato tathākārī, yathākārī tathāvādī. Iti yathāvādī tathākārī, yathākārī tathāvādī. Tasmā 'Tathāgato'ti vuccatī''ti³. Evaṁ tathākāritāya Tathāgato. (7)

Katham abhibhavanaṭṭhena Tathāgato? Upari Bhavaggam heṭṭhā Avīcim pariyantam katvā tiriyam aparimāṇāsu lokadhātūsu sabbasatte abhibhavati sīlenapi samādhināpi paññāyapi vimuttiyāpi, na tassa tulā vā pamāṇam vā atthi, atulo appameyyo anuttaro rājarājo<sup>4</sup> devadevo sakkānamatisakko brahmānamatibrahmā. Tenāha "sadevake loke bhikkhave -pa- sadevamanussāya Tathāgato abhibhū anabhibhūto aññadatthu daso vasavattī. Tasmā 'Tathāgato'ti vuccatī'ti³.

Tatrevam padasiddhi veditabbā—agado viya agado. Ko panesa?

Desanāvilāso ceva puñnussayo ca. Tena hesa mahānubhāvo bhisakkā dibbāgadena sappe viya sabbaparappavādino sadevakanca lokam abhibhavati. Iti sabbalokābhibhavane tatho aviparīto desanāvilāso ceva punnussayo ca agado assāti dakārassa takāram katvā Tathāgatoti veditabbo. Evam abhibhavanaṭṭhena Tathāgato. (8)

<sup>1.</sup> Dī 3. 111 piṭṭhe. 2. (Bhagavā hi yaṁ vācaṁ bhāsati, tatheva kāyena karoti) (Ka)

<sup>3.</sup> Am 1. 332 pitthe. 4. Rājātirājā (Ka)

Apica tathāya gatotipi Tathāgato, tatham gatotipi Tathāgato, gatoti avagato atīto patto paṭipannoti attho. Tattha sakalalokam tīraṇapariññāya tathāya gato avagatoti Tathāgato. Lokasamudayam pahānapariññāya tathāya gato atītoti Tathāgato, lokanirodham sacchikiriyāya tathāya gato paṭipannoti Tathāgato, lokanirodhagāminim paṭipadam tathāya gato paṭipannoti Tathāgato. Tena yam vuttam Bhagavatā—

"Loko bhikkhave Tathāgatena abhisambuddho, lokasmā Tathāgato visamyutto. Lokasamudayo bhikkhave Tathāgatena abhisambuddho, lokasamudayo Tathāgatassa pahīno. Lokanirodho bhikkhave Tathāgatena abhisambuddho, lokanirodho Tathāgatassa sacchikato. Lokanirodhagāminī paṭipadā bhikkhave Tathāgatena abhisambuddhā, lokanirodhagāminī paṭipadā Tathāgatassa bhāvitā. Yam bhikkhave sadevakassa lokassa -pa- sabbam tam Tathāgatena abhisambuddham. Tasmā 'Tathāgato'ti vuccatī'ti¹.

Tassapi evam attho veditabbo. Idampi ca Tathāgatassa Tathāgatabhāvadīpane mukhamattameva, sabbākārena pana Tathāgatova Tathāgatassa Tathāgatabhāvam vaņņeyya.

Arahaṁ Sammāsambuddhoti padadvaye pana ārakattā, arīnaṁ arānañca hatattā, paccayādīnaṁ arahattā, pāpakaraṇe rahābhāvāti imehi tāva kāraṇehi Arahanti veditabbo. Sammā sāmañca sabbadhammānaṁ buddhattā pana Sammāsambuddhoti ayamettha saṅkhepo, vitthārato panetaṁ padadvayaṁ Visuddhimagge² Buddhānussativannanāyaṁ pakāsitanti.

171. Dutiye **pātubhāvo**ti uppatti nipphatti. **Dullabho lokasmin**ti imasmim sattaloke dullabho sudullabho paramadullabho. Kasmā dullabhoti? Ekavāram dānapāramim pūretvā Buddhena bhavitum na sakkā, dve vāre dasa vāre vīsati vāre paññāsa vāre vārasatam vārasahassam vārakoṭisatasahassampi dānapāramim pūretvā Buddhena

bhavitum na sakkā. Tathā ekadivasam dve divase dasa divase vīsati divase paññāsa divase divasasatam divasasahassam divasasatasahassam divasakoṭisatasahassam. Ekamāsam dve māse -pa- māsakoṭisatasahassam. Ekasamvaccharam dve samvacchare -pa- samvaccharakoṭisatasahassam. Ekakappam dve kappe -pa- kappakoṭisatasahassam. Kappānam ekam asankhyeyyam dve asankhyeyyāni tīṇi asankhyeyyāni dānapāramim pūretvā Buddhena bhavitum na sakkā. Sīlapāramīnekkhammapāramī -pa-upekkhāpāramīsupi eseva nayo. Pacchimakoṭiyā pana kappasatasahassādhikāni cattāri asankhyeyyāni dasa pāramiyo pūretvā Buddhena bhavitum sakkāti iminā kāraņena dullabho.

172. Tatiye acchariyamanussoti acchariyo manusso. Acchariyoti andhassa pabbatārohaṇam viya niccam na hotīti attho. Ayam tāva saddanayo. Ayam pana Aṭṭhakathānayo—accharāyoggoti acchariyo, accharam paharitvā passitabboti attho. Apica "Tathāgatassa bhikkhave Arahato Sammāsambuddhassa pātubhāvā cattāro acchariyā abbhutā dhammā pātubhavantī"ti¹ evamādīhi anekehi acchariyabbhutadhammehi samannāgatattāpi acchariyamanusso. Āciṇṇamanussotipi acchariyamanusso.

Abhinīhārassa hi sampādake aṭṭha dhamme samodhānetvā Ekabuddhassa sammukhe Mahābodhimaṇḍe mānasaṁ bandhitvā nisajjanaṁ nāma² na aññassa kassaci āciṇṇaṁ, sabbaññubodhisattasseva āciṇṇaṁ. Tathā Buddhānaṁ santike byākaraṇaṁ labhitvā anivattakena hutvā vīriyādhiṭṭhānaṁ adhiṭṭhāya Buddhakārakadhammānaṁ pūraṇampi na aññassa kassaci āciṇṇaṁ, sabbaññubodhisattasseva āciṇṇaṁ. Tathā pāramiyo gabbhaṁ gaṇhāpetvā Vessantarattabhāvasadise attabhāve ṭhatvā sabbālaṅkārapaṭimaṇḍitānaṁ hatthīnaṁ sattasatāni assānaṁ sattasatānīti evaṁ sattasatakamahādānaṁ datvā Jālikumārasadisaṁ puttaṁ Kaṇhājināsadisaṁ dhītaraṁ Maddīdevisadisaṁ bhariyañca dānamukhe niyyātetvā yāvatāyukaṁ ṭhatvā dutiye attabhāve Tusitabhavane paṭisandhiggahaṇampi na aññassa kassaci āciṇṇaṁ, sabbaññubodhisattasseva āciṇṇaṁ. Tusitapure yāvatāyukaṁ ṭhatvā devatānaṁ āyācanaṁ sampaticchitvā pañcamahāvilokanaṁ viloketvā

satassa sampajānassa Tusitapurā cavitvā mahābhogakule patisandhiggahanampi na aññassa kassaci ācinnam, sabbaññubodhisattasseva ācinnam. Tathā patisandhiggahanadivase dasasahassilokadhātukampanampi, satassa sampajānassa mātukucchiyam nivāsopi, satassa sampajānassa mātukucchito nikkhamanadivase dasasahassilokadhātukampanampi, sampatijātassa sattapadavītihāragamanampi, dibbasetacchattadhāranampi, dibbavālabījanukkhepopi, sabbadisāsu sīhavilokanam viloketvā attanā patisamam kañci sattam adisvā 'aggohamasmi lokassā"ti evam sīhanādanadanampi, paripākagate ñāņe mahāsampattim pahāya mahābhinikkhamanampi, Mahābodhimande pallankena nisinnassa māravijayam ādim katvā pubbenivāsānussatidibbacakkhuvisodhanāni katvā paccūsasamaye sabbaññutaññānagunarāsipatividdhakkhane dasasahassilokadhātukampanampi, pathamadhammadesanāya anuttaram tiparivattam dhammacakkappavattanampīti evamādi sabbam na aññassa kassaci ācinnam, Sabbaññubuddhasseva ācinnam. Evam ācinnamanussotipi acchariyamanusso.

173. Catutthe **kālakiriyā**ti ekasmim kāle pākaṭā kiriyāti kālakiriyā. Tathāgato hi pañcacattālīsa vassāni ṭhatvā tīṇi piṭakāni pañca nikāye navaṅgam Satthusāsanam caturāsīti dhammakkhandhasahassāni pakāsetvā mahājanam nibbānaninnam nibbānapoṇam katvā yamakasālānamantare nipanno bhikkhusaṃgham āmantetvā appamādena ovaditvā sato sampajāno anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi. Ayamassa kiriyā¹ yāvajjatanā pākaṭāti ekasmim kāle pākaṭā kiriyāti kālakiriyā. **Anutappā² hotī**ti anutāpakarā hoti. Tattha cakkavattirañño kālakiriyā ekacakkavāļe devamanussānam anutāpakarā hoti. Buddhānam kālakiriyā dasasahassacakkavāļesu devamanussānam anutāpakarā hoti. Tena vuttam "bahuno janassa anutappā hotī"ti.

174. Pañcame **adutiyo**ti dutiyassa Buddhassa abhāvo adutiyo. Cattāro hi buddhā sutabuddho catusaccabuddho Paccekabuddho Sabbaññubuddhoti. Tattha bahussuto bhikkhu **sutabuddho** nāma. Khīṇāsavo **catusaccabuddho** 

nāma. Kappasatasahassādhikāni dve asaṅkhyeyyāni pāramiyo pūretvā sāmaṁ paṭividdhapaccekabodhiñāṇo Paccekabuddho nāma. Kappasatasahassādhikāni cattāri vā aṭṭha vā soļasa vā asaṅkhyeyyāni pāramiyo pūretvā tiṇṇaṁ mārānaṁ matthakaṁ madditvā paṭividdhasabbaññutaññāṇo Sabbaññubuddho nāma. Imesu catūsu buddhesu Sabbaññubuddhova adutiyo nāma. Na hi tena saddhiṁ añño Sabbaññubuddho nāma uppajjati.

Asahāyoti attabhāvena vā paṭividdhadhammehi vā sadiso sahāyo nāma assa natthīti asahāyo. "Laddhasahāyo kho pana so Bhagavā sekhānañceva paṭipadānan"ti iminā pana pariyāyena sekhāsekhā Buddhānaṁ sahāyā nāma honti. Appaṭimoti paṭimā vuccati attabhāvo, tassa attabhāvasadisā aññā paṭimā natthīti appaṭimo. Yāpi ca manussā suvaṇṇarajatādimayā paṭimā karonti, tāsu vālaggamattampi okāsaṁ Tathāgatassa attabhāvasadisaṁ kātuṁ samattho nāma natthīti sabbathāpi appaṭimo.

Appaţisamoti attabhāvenevassa paţisamo nāma koci natthīti appaţisamo. Appaţibhāgoti ye Tathāgatena "cattāro satipaţṭhānā"ti-ādinā nayena dhammā desitā, tesu "na cattāro satipaṭṭhānā, tayo vā pañca vā"ti-ādinā nayena paṭibhāgaṁ kātuṁ samattho nāma natthīti appaṭibhāgo. Appaṭipuggaloti añño koci "ahaṁ Buddho"ti evaṁ paṭiññaṁ kātuṁ¹ samattho puggalo natthīti appaṭipuggalo. Asamoti appaṭipuggalattāva sabbasattehi asamo. Asamasamoti asamā vuccanti atītānāgatā Sabbaññubuddhā, tehi asamehi samoti asamasamo.

Dvipadānam aggoti Sammāsambuddho apadānam dvipadānam catuppadānam bahuppadānam rūpīnam arūpīnam saññīnam asaññīnam nevasaññīnāsaññīnam sattānam aggova, kasmā idha dvipadānam aggoti vutto? Seṭṭhataravasena. Imasmim hi loke seṭṭho nāma uppajjamāno apadacatuppadabahuppadesu na uppajjati, dvipadesuyeva uppajjati. Kataradvipadvesūti? Manussesu ceva devesu ca. Manussesu uppajjamāno tisahassimahāsahassilokadhātum vase vattetum

\_\_\_\_\_

samattho Buddho hutvā uppajjati. Devesu uppajjamāno dasasahassilokadhātum Vasavattī mahābrāhmā hutvā uppajjati. So tassa kappiyakārako vā ārāmiko vā sampajjati. Iti tatopi seṭṭhataravasenesa dvipadānam aggoti vutto.

175-186. Chaṭṭhādīsu ekapuggalassa bhikkhave pātubhāvā mahato cakkhussa pātubhāvo hotīti bhikkhave ekapuggalassa Tathāgatassa Arahato Sammāsambuddhassa pātubhāvena mahantassa cakkhussa pātubhāvo hoti. Tasmim puggale pātubhūte tam pātubhūtameva hoti, na vinā tassa pātubhāvena pātubhavati. Pātubhāvoti uppatti nipphatti. Katamassa cakkhussāti? Paññācakkhussa. Kīvarūpassāti? Sāriputtattherassa vipassanāpaññāsadisassa Mahāmoggallānattherassa samādhipaññāsadisassāti. Ālokādīsupi eseva nayo. Ubhinnam aggasāvakānam paññā-ālokasadisoyeva hi ettha āloko, paññā-obhāsasadisoyeva obhāso adhippeto. "Mahato cakkhussa, mahato ālokassa, mahato obhāsassā"ti imāni ca pana tīṇipi lokiyalokuttaramissakāni kathitānīti veditabbāni.

Channam anuttariyānanti uttaritaravirahitānam channam uttamadhammānam. Tattha dassanānuttariyam savanānuttariyam lābhānuttariyam sikkhānuttariyam pāricariyānuttariyam anussatānuttariyanti imāni cha anuttariyāni. Imesam pātubhāvo hotīti attho. Āyasmā hi Ānandatthero sāyampātam Tathāgatam cakkhuviññānena daṭṭhum labhati, idam dassanānuttariyam. Aññopi sotāpanno vā sakadāgāmī vā anāgāmī vā Ānandatthero viya Tathāgatam dassanāya labhati, idampi dassanānuttariyam. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya Dasabalam dassanāya labhitvā tam dassanam vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, idam dassanameva nāma, mūladassanam pana dassanānuttariyam nāma.

Ānandattheroyeva ca abhikkhaṇaṁ Dasabalassa vacanaṁ sotaviññāṇena sotuṁ labhati, idaṁ **savanānuttariyaṁ**. Aññepi sotāpannādayo Ānandatthero viya Tathāgatassa vacanaṁ savanāya labhanti, idampi savanānuttariyaṁ. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya

Tathāgatassa vacanam sotum labhitvā tam savanam vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, idam savanameva nāma, mūlasavanam pana savanānuttariyam nāma.

Ānandattheroyeva ca Dasabale saddham paṭilabhati, idam lābhānuttariyam. Aññepi sotāpannādayo Ānandatthero viya Dasabale saddhāpaṭilābham labhanti, idampi lābhānuttariyam. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya Dasabale saddhāpaṭilābham labhitvā tam lābham vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, ayam lābhoyeva nāma, mūlalābho pana lābhānuttariyam nāma.

Ānandattheroyeva ca Dasabalassa sāsane tisso sikkhā sikkhati, idam sikkhānuttariyam. Aññepi sotāpannādayo Ānandatthero viya Dasabalassa sāsane tisso sikkhā sikkhanti, idampi sikkhānuttariyam. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya Dasabalassa sāsane tisso sikkhā sikkhitvā tā sikkhā vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, ayam sikkhāyeva nāma, mūlasikkhā pana sikkhānuttariyam nāma.

Ānandattheroyeva ca abhiṇham Dasabalam paricarati, idam pāricariyānuttariyam. Aññepi sotāpannādayo Ānandatthero viya abhiṇham Dasabalam paricaranti, idampi pāricariyānuttariyam. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya Dasabalam paricaritvā tam pāricariyam vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, ayam pāricariyāyeva nāma, mūlapāricariyā pana pāricariyānuttariyam nāma.

Ānandattheroyeva ca Dasabalassa lokiyalokuttare guņe anussarati, idam anussatānuttariyam. Aññepi sotāpannādayo Ānandatthero viya Dasabalassa lokiyalokuttare guņe anussaranti, idampi anussatānuttariyam. Aparo pana puthujjanakalyāṇako Ānandatthero viya Dasabalassa lokiyalokuttare guņe anussaritvā tam anussatim vaḍḍhetvā sotāpattimaggam pāpeti, ayam anussatiyeva nāma, mūlānussati pana anussatānuttariyam nāma. Imāni cha anuttariyāni, imesam pātubhāvo hoti. Imāni ca pana cha anuttariyāni lokiyalokuttaramissakāni kathitānīti veditabbāni.

Catunnam paţisambhidānam sacchikiriyā hotīti catasso hi paṭisambhidāyo atthapaṭisambhidā dhammapaṭisambhidā niruttipaṭisambhidā paṭibhānapaṭisambhidāti. Tattha atthesu ñāṇam atthapaṭisambhidā, dhammesu ñāṇam dhammapaṭisambhidā, atthadhammaniruttābhilāpe ñāṇam niruttipaṭisambhidā, ñāṇesu ñāṇam paṭibhānapaṭisambhidā. Ayamettha saṅkhepo, vitthāro panetāsam abhidhamme¹ āgatoyeva. Imāsam catassannam paṭisambhidānam Buddhuppāde paccakkhakiriyā hoti, na vinā Buddhuppādā. Etāsam sacchikiriyāti attho. Imāpi lokiyalokuttarāva kathitāti veditabbā.

Anekadhātupaṭivedhoti "cakkhudhātu rūpadhātū"ti-ādīnaṁ aṭṭhārasannaṁ dhātūnaṁ Buddhuppādeyeva paṭivedho hoti, na vinā Buddhuppādenāti attho. Nānādhātupaṭivedhoti ettha imāva aṭṭhārasa dhātuyo nānāsabhāvato nānādhātuyoti veditabbā. Yo panetāsaṁ "nānāsabhāvā etā"ti evaṁ nānākaraṇato paṭivedho, ayaṁ nānādhātupaṭivedho nāma. Vijjāvimuttiphalasacchikiriyāti ettha vijjāti phale ñāṇaṁ, vimuttīti tadavasesā phalasampayuttā dhammā. Sotāpattiphalasacchikiriyāti sototi paṭhamamaggo, tena sotena pattabbaṁ phalanti² sotāpattiphalaṁ. Sakadāgāmiphalādīni pākatāneva.

187. **Anuttaran**ti niruttaram<sup>3</sup>. **Dhammacakkan**ti setthacakkam. Cakkasaddo hesa—

"Catubbhi aṭṭhajjhagamā, aṭṭhāhipi ca soļasa. Soļasāhi ca bāttiṁsa, atricchaṁ cakkamāsado. Icchāhatassa posassa, cakkaṁ bhamati matthake"ti<sup>4</sup>—

ettha uracakke<sup>5</sup> āgato. "Cakkasamāruļhā jānapadā pariyāyantī"ti<sup>6</sup> ettha iriyāpathacakke. "Atha kho so bhikkhave rathakāro yaṁ taṁ cakkaṁ chahi māsehi niṭṭhitaṁ, taṁ pavattesī"ti<sup>7</sup> ettha dārucakke. "Addasā kho Doṇo brāhmaṇo Bhagavato pādesu cakkāni sahassārānī"ti<sup>8</sup> ettha lakkhaṇacakke. "Cattārimāni bhikkhave cakkāni, yehi samannāgatānaṁ

<sup>1.</sup> Abhi 2. 307 piṭṭhādīsu.

<sup>2.</sup> Pavattaphalanti (Sī)

<sup>3.</sup> Anuttariyam (Ka)

<sup>4.</sup> Khu 5. 24, 132 pitthesu.

<sup>5.</sup> Khuracakke (Ka)

<sup>6.</sup> Am 1. 179; Am 2. 58 piţthesu.

<sup>7.</sup> Am 1. 110 pitthe.

<sup>8.</sup> Am 1. 346 pitthe.

devamanussānam catucakkam vattatī"ti<sup>1</sup> ettha sampatticakke. "Dibbam cakkaratanam pātubhavatī"ti<sup>2</sup> ettha ratanacakke. Idha pana dhammacakke āgato.

Pavattitanti ettha ca dhammacakkam abhinīharati nāma, abhinīhaṭam nāma, uppādeti nāma, uppāditam nāma, pavatteti nāma, pavattitam nāmāti ayam pabhedo veditabbo. Kuto paṭṭhāya dhammacakkam abhinīharati nāmāti? Yadā Sumedhabrāhmaṇo hutvā kāmesu ādīnavam nekkhamme ca ānisamsam disvā sattasatakamahādānam³ datvā isipabbajjam pabbajitvā pañca abhinīhā aṭṭha samāpattiyo nibbattesi, tato paṭṭhāya dhammacakkam abhinīharati nāma.

Kuto paṭṭhāya **abhinīhaṭaṁ** nāmāti? Yadā aṭṭha dhamme samodhānetvā Dīpaṅkarapādamūle Mahābodhimaṇḍatthāya mānasaṁ bandhitvā "byākaraṇaṁ aladdhā na vuṭṭhahissāmī"ti vīriyādhiṭṭhānaṁ adhiṭṭhāya nipanno Dasabalassa santikā byākaraṇaṁ labhi, tato paṭṭhāya dhammacakkaṁ abhinīhaṭaṁ nāma.

Kuto patthāya **uppādeti** nāmāti? Tato patthāya dānapāramim pūrentopi dhammacakkam uppādeti nāma. Sīlapāramim pūrentopi -paupekkhāpāramim pūrentopi dhammacakkam uppādeti nāma. Dasa pāramiyo dasa upapāramiyo dasa paramatthapāramiyo pūrentopi, pañca mahāpariccāge pariccajantopi, ñātatthacariyam pūrentopi dhammacakkam uppādeti nāma. Vessantarattabhāve thatvā sattasatakamahādānam datvā puttadāram dānamukhe nivyātetvā pāramikūtam gahetvā Tusitapure nibbattitvā tattha yāvatāyukam thatvā devatāhi āyācito patiññam datvā pañcamahāvilokanam vilokentopi dhammacakkam uppādetiyeva nāma. Mātukucchiyam patisandhim ganhantopi, patisandhikkhane dasasahassacakkavālam kampentopi, mātukucchito nikkhantadivase tatheva lokam kampentopi, sampatijāto satta padāni gantvā "aggohamasmī"ti sīhanādam nadantopi, ekūnatimsa samvaccharāni agāramajihe vasantopi, mahābhinikkhamanam nikkhamantopi, Anomānadītīre pabbajantopi mahāpadhāne chabbassāni vīriyam karontopi, Sujātāya dinnam madhupāyāsam bhuñjitvā suvannapātim nadiyā pavāhetvā sāyanhasamaye Bodhimandavaragato puratthimam lokadhātum olokento nisīditvā sūrive dharamāneyeva mārabalam vidhametvā

paṭhamayāme pubbenivāsaṁ anussarantopi, majjhimayāme dibbacakkhuṁ visodhentopi, paccūsakālasamanantare paccayākāraṁ sammasitvā sotāpattimaggaṁ paṭivijjhantopi, sotāpattiphalaṁ sacchikarontopi, sakadāgāmimaggaṁ sakadāgāmiphalaṁ anāgāmimaggaṁ anāgāmiphalaṁ sacchikarontopi, arahattamaggaṁ paṭivijjhantopi dhammacakkaṁ uppādetiyeva nāma.

Arahattaphalakkhane pana tena dhammacakkam **uppāditam** nāma. Buddhānam hi sakalalokiyalokuttaragunarāsi arahattaphaleneva saddhim ijjhati. Tasmā tena tasmim khane dhammacakkam uppāditam nāma hoti.

Kadā **pavatteti** nāma? Bodhimaṇḍe sattasattāhaṁ vītināmetvā Isipatane migadāye Aññākoṇḍaññattheraṁ kāyasakkhiṁ katvā Dhammacakkappavattanasuttantaṁ desento dhammacakkaṁ pavatteti nāma.

Yadā pana Aññākoṇḍaññattherena Dasabalassa desanāñāṇānubhāvanibbattaṁ savanaṁ labhitvā sabbapaṭhamaṁ dhammo adhigato, tato paṭṭhāya dhammacakkaṁ **pavattitaṁ** nāma hotīti veditabbaṁ. Dhammacakkanti cetaṁ desanāñāṇassapi nāmaṁ paṭivedhañāṇassapi. Tesu desanāñāṇaṁ lokiyaṁ, paṭivedhañāṇaṁ lokuttaraṁ. Kassa desanāpaṭivedhañāṇanti? Na aññassa kassaci Sammāsambuddhasseva desanāñāṇañca paṭivedhañāṇañcāti veditabbaṁ.

Sammadevāti hetunā nayena kāraņeneva. Anuppavattetīti yathā purato gacchantassa pacchato gacchanto taṁ anugacchati nāma, evaṁ paṭhamataraṁ Satthārā pavattitaṁ thero anuppavatteti nāma. Kathaṁ? Satthā hi "cattārome bhikkhave satipaṭṭhānā. Katame cattāro"ti kathento dhammacakkaṁ pavatteti nāma, dhammasenāpati Sāriputtattheropi "cattārome āvuso satipaṭṭhānā"ti kathento dhammacakkaṁ anuppavatteti nāma. Sammappadhānādīsupi eseva nayo. Na kevalañca bodhipakkhiyadhammesu, "cattārimāni bhikkhave ariyasaccāni. Cattārome bhikkhave ariyavaṁsā"ti-ādīsupi ayaṁ nayo netabbova. Evaṁ Sammāsambuddho dhammacakkaṁ pavatteti nāma, thero Dasabalena pavattitaṁ dhammacakkaṁ anuppavatteti nāma.

Evam dhammacakkam anuppavattentena pana therena dhammo desitopi pakāsitopi Satthārāva desito pakāsito hoti. Yo hi koci bhikkhu vā bhikkhunī vā upāsako vā upāsikā vā devo vā Sakko vā

māro vā brahmā vā dhammam desetu pakāsetu, sabbo so Satthārā desito pakāsitova nāma hoti, sesajano pana lekhahārakapakkhe¹ ṭhitova nāma hoti. Katham? Yathā hi raññā dinnam paṇṇam vācetvā yam yam kammam karonti, tam tam kammam yena kenaci katampi kāritampi raññā kāritanteva vuccati. Mahārājā viya hi Sammāsambuddho. Rājapaṇṇam viya tepiṭakam Buddhavacanam. Paṇṇadānam viya tepiṭake nayamukhadānam paṇṇam vācetvā tamtamkammānam karaṇam viya catunnam parisānam attano balena Buddhavacanam uggaṇhitvā paresam desanā pakāsanā. Tattha yathā paṇṇam vācetvā yena kenaci katampi kāritampi tam kammam raññā kāritameva hoti, evameva yena kenaci desitopi pakāsitopi dhammo Satthārā desito pakāsitova nāma hotīti veditabbo. Sesam sabbattha uttānatthamevāti.

Ekapuggalavaggavannanā.

# 14. Etadaggavagga 1. Paṭhamavagga

# Etadaggapadavaṇṇanā

188. Etadaggesu paṭhamavaggassa paṭhame **etadaggan**ti etaṁ aggaṁ. Ettha ca ayaṁ aggasaddo ādikoṭikoṭṭhāsaseṭṭhesu dissati. "Ajjatagge sammadovārika āvarāmi dvāraṁ Nigaṇṭhānaṁ Nigaṇṭhīnan"ti-ādīsu² hi ādimhi dissati. "Teneva aṅgulaggena taṁ aṅgulaggaṁ parāmaseyya³, ucchaggaṁ veḷaggan"ti-ādīsu koṭiyaṁ. "Ambilaggaṁ vā madhuraggaṁ vā tittakaggaṁ vā⁴, anujānāmi bhikkhave vihāraggena vā pariveṇaggena vā bhājetun"ti-ādīsu⁵ koṭṭhāse. "Yāvatā bhikkhave sattā apadā vā -pa-Tathāgato tesaṁ aggamakkhāyatī"ti⁶ ādīsu seṭṭhe. Svāyamidha koṭiyampi vaṭṭati seṭṭhepi. Te hi therā attano attano ṭhāne koṭibhūtātipi aggā, seṭṭhabhūtātipi. Tasmā etadagganti esā koṭi eso seṭṭhoti ayamettha attho. Eseva nayo sabbasuttesu.

<sup>1.</sup> Lekhahārakapakkhe nayamukhadāne (Sī)

<sup>3.</sup> Abhi 4. 237 pitthe.

<sup>5.</sup> Vi 4. 317 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 2. 43 pitthe.

<sup>4.</sup> Sam 3. 130 pitthe.

<sup>6.</sup> Am 1. 343; Khu 1. 254 pitthesu.

Ayañca etadaggasannikkhepo nāma catūhi kāranehi labbhati atthuppattito āgamanato cinnavasito gunātirekatoti. Tattha koci thero ekena kāranena etadaggatthānam labhati, koci dvīhi, koci tīhi, koci sabbeheva catūhipi āyasmā Sāriputtatthero viya. So hi atthuppattitopi mahāpaññatāya etadaggatthānam labhi āgamanādīhipi. Katham? Ekasmim hi samave Satthā Jetavanamahāvihāre viharanto Kandambarukkhamūle titthiyamaddanam<sup>1</sup> yamakapātihāriyam dassetvā "kaham nu kho purimabuddhā yamakapātihāriyam katvā vassam upagacchantī"ti āvajjento "Tāvatimsabhavane"ti ñatvā dve padantarāni dassetvā tativena padena Tāvatimsabhavane paccutthāsi. Sakko devarājā Bhagavantam disvā Pandukambalasilāto utthāya saddhim devaganena paccuggamanam agamāsi. Devā cintayimsu "Sakko devarājā devaganaparivuto satthiyojanāyāmāya Pandukambalasilāya nisīditvāsampattim anubhavati, Buddhānam nāma nisinnakālato patthāya na sakkā aññena ettha hatthampi thapetun"ti. Satthāpi tattha nisinno² tesam cittācāram ñatvā mahāpamsukūliko viya mundapīthakam<sup>3</sup> sabbameva Pandukambalasilam avattharitvā nisīdi. Evam nisīdanto pana attano vā sarīram mahantam katvā māpesi, Pandukambalasilam vā khuddakam akāsīti na sallakkhetabbam. Acinteyyo hi Buddhavisayo. Evam nisinno pana mataram kayasakkhim katva dasasahassacakkavāladevatānam "kusalā dhammā akusalā dhammā abyākatā dhammā"ti Abhidhammapitakam desesi.

Pāṭihāriyaṭṭhānepi sabbāpi dvādasayojanikā parisā Anuruddhattheram upasaṅkamitvā "kaham bhante Dasabalo gato"ti pucchi. Tāvatimsabhavane Paṇḍukambalasilāyam passam upagantvā abhidhammakatham⁴ desetum gatoti. Bhante na mayam Satthāram adisvā gamissāma, kadā Satthā āgamissatīti Satthu āgamanakālam jānāthāti. Mahāmoggallānattherassa bhāram karotha, so Buddhānam santikam gantvā sāsanam āharissatīti. Kim pana therassa tattha gantum balam natthīti? Atthi, visesavantānam pana visesam passantūti evamāha. Mahājano Mahāmoggallānattheram upasaṅkamitvā

<sup>1.</sup> Titthiyamathanam (Sī)

<sup>3.</sup> Khuddapīthakam (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Nisīdantova (Sī)

<sup>4.</sup> Abhidhammapiṭakaṁ (Sī)

Satthu sāsanam gahetvā āgamanatthāya yāci. Thero passanteyeva mahājane<sup>1</sup> pathaviyam nimujjitvā antosinerunā gantvā Satthāram vanditvā āha "bhante mahājano tumhākam dassanakāmo, āgamanadivasam vo jānitum icchatī"ti. Tena hi "ito temāsaccayena Sankassanagaradvāre passathā"tissa vadehīti. Thero Bhagavato sāsanam āharitvā mahājanassa kathesi. Mahājano tattheva temāsam khandhāvāram bandhitvā vasi. Cūļa-anāthapindiko dvādasayojanāya parisāya temāsam yāgubhattam ādāsi.

Satthāpi sattappakaraṇāni desetvā manussalokam āgamanatthāya ākappam dassesi. Sakko devarājā Vissakammam² āmantetvā Tathāgatassa otaraṇatthāya sopānam māpetum āṇāpesi. So ekato sovaṇṇamayam ekato rajatamayam sopānam māpetvā majjhe maṇimayam māpesi. Satthā maṇimaye sopāne thatvā "mahājano mam passatū"ti adhiṭṭhāsi. Attano ānubhāveneva "mahājano Avīcimahānirayam passatū"tipi adhiṭṭhāsi. Nirayadassanena cassa uppannasamvegatam ñatvā devalokam dassesi. Athassa otarantassa mahābrahmā chattam dhāresi, Sakko devarājā pattam³ gaṇhi, Suyāmo devarājā dibbam vāļabījanim bīji, Pañcasikho Gandhabbadevaputto Beluvapaṇḍuvīṇam samapaññāsāya mucchanāhi mucchitvā⁴ vādento purato otari. Buddhānam pathaviyam patiṭṭhitakāle "aham paṭhamam vandissāmi, aham paṭhamam vandissāmī"ti mahājano aṭṭhāsi. Saha mahāpathavī-akkamanena pana Bhagavato neva mahājano na asītimahāsāvakā paṭhamakavandanam sampāpuṇimsu, Dhammasenāpati Sāriputtattheroyeva pana sampāpuṇi.

Atha Satthā dvādasayojanāya parisāya antare "therassa paññānubhāvaṁ jānantū"ti puthujjanapañcakaṁ pañhaṁ ārabhi. Paṭhamaṁ lokiyamahājano sallakkhessatīti puthujjanapañhaṁ pucchi. Ye ye sallakkhiṁsu, te te kathayiṁsu. Dutiyaṁ puthujjanavisayaṁ atikkamitvā sotāpattimagge pañhaṁ pucchi. Puthujjanā tuṇhī ahesuṁ, sotāpannāva kathayiṁsu. Tato

<sup>1.</sup> Passantasseva mahājanassa (Sī)

<sup>2.</sup> Vissukammam (Syā), Visukammam (Ka)

<sup>3.</sup> Pattacīvaram (Sī)

<sup>4.</sup> Mucchetvā (Sī)

sotāpannā nam visayam atikkamitvā sakadāgāmimagge pañham pucchi. Sotāpannā tuņhī ahesum, sakadāgāminova kathayimsu. Tesampi visayam atikkamitvā anāgāmimagge pañham pucchi. Sakadāgāmino tuņhī ahesum, anāgāminova kathayimsu. Tesampi visayam atikkamitvā arahattamagge pañham pucchi. Anāgāmino tuņhī ahesum, arahantāva kathayimsu. Tato heṭṭhimakoṭito paṭṭhāya abhiññāte abhiññāte sāvake pucchi, te attano attano paṭisambhidāvisaye ṭhatvā kathayimsu. Atha Mahāmoggallānam pucchi, sesasāvakā tuṇhī ahesum, therova kathesi. Tassāpi visayam atikkamitvā Sāriputtattherassa visaye pañham pucchi. Mahāmoggallāno tuṇhī ahosi, Sāriputtattherova kathesi. Therassāpi visayam atikkamitvā Buddhavisaye pañham pucchi. Dhammasenāpati āvajjentopi passitum na sakkoti, puratthimapacchimuttaradakkhiṇā catasso disā catasso anudisāti ito cito ca olokento pañhuppattiṭṭhānam sallakkhetum nāsakkhi.

Satthā therassa kilamanabhāvam jānitvā "Sāriputto kilamati, nayamukhamassa dassessāmī"ti "āgamehi tvam Sāriputtā"ti vatvā "nāyam tuyham visayo pañho, Buddhānam esa visayo Sabbaññūnam yasassīnan"ti Buddhavisayabhāvam ācikkhitvā "Bhūtamidanti Sāriputta samanupassasī"ti¹āha. Thero "catumahābhūtikakāyapariggaham me Bhagavā ācikkhatī"ti ñatvā "aññātam Bhagavā, aññātam Sugatā"ti āha. Etasmim ṭhāne ayam kathā udapādi—mahāpañño vata bho Sāriputtatthero, yatra hi nāma sabbehi anaññātam pañham kathesi, Buddhehi ca dinnanaye ṭhatvā Buddhavisaye pañham kathesi, iti therassa paññānubhāvo yattakam ṭhānam Buddhānam kittisaddena otthaṭam, sabbam ajjhottharitvā gatoti evam tāva thero aṭṭhuppattito mahāpaññatāya etadaggaṭṭhānam labhi.

Katham **āgamanato?** Imissāyeva hi aṭṭhuppattiyā Satthā āha—Sāriputto na idāneva paññavā, atīte pañca jātisatāni isipabbajjam pabbajitvāpi mahāpaññova ahosi—

"Yo pabbajī jātisatāni pañca, Pahāya kāmāni manoramāni. Taṁ vītarāgaṁ susamāhitindriyaṁ, Parinibbutaṁ vandatha Sāriputtan"ti.

Evam pabbajjam upabrūhayamāno ekasmim samaye Bārāṇasiyam brāhmaṇakule nibbatto. Tayo vede uggaṇhitvā tattha sāram apassanto "pabbajitvā ekam mokkhadhammam gavesitum vaṭṭatī"ti cittam uppādesi. Tasmim kāle bodhisattopi Kāsiraṭṭhe udiccabrāhmaṇamahāsālakule nibbatto vuddhimanvāya uggahitasippo kāmesu ādīnavam nekkhamme ca ānisamsam disvā gharāvāsam pahāya Himavantam pavisitvā kasiṇaparikammam katvā pañca abhiññā aṭṭha samāpattiyo nibbattetvā vanamūlaphalāhāro Himavantappadese¹ vasati. Sopi māṇavo nikkhamitvā tasseva santike pabbaji. Parivāro mahā ahosi pañcasatamattā isayo.

Athassa so jeṭṭhantevāsiko ekadesaṁ parisaṁ gahetvā loṇambilasevanatthaṁ manussapathaṁ agamāsi. Tasmiṁ samaye bodhisatto tasmiṁyeva Himavantappadese kālaṁ akāsi. Kālakiriyasamayeva naṁ antevāsikā sannipatitvā pucchiṁsu "atthi tumhehi koci viseso adhigato"ti. Bodhisatto "natthi kiñcī"ti vatvā aparihīnajjhāno Ābhassarabrahmaloke nibbatto. So kiñcāpi ākiñcaññāyatanassa lābhī, bodhisattānaṁ pana arūpāvacare paṭisandhi nāma na hoti. Kasmā? Abhabbaṭṭhānattā. Iti so arūpasamāpattilābhī samānopi rūpāvacare nibbatti. Antevāsikāpissa "ācariyo 'natthi kiñcī'ti āha, moghā tassa kālakiriyā"ti na kiñci sakkārasammānaṁ akaṁsu. Atha so jeṭṭhantevāsiko atikkante vassāvāse āgantvā "kahaṁ ācariyo"ti pucchi. Kālaṁ katoti. Api nu ācariyena laddhaguṇaṁ pucchitthāti. Āma pucchimhāti. Kiṁ vadetīti. Natthi kiñcīti. Mayampi "ācariyena laddhaguṇo nāma natthī"ti nāssa sakkārasammānaṁ karimhāti. Tumhe bhāsitassa atthaṁ na jānittha, ācariyo ākiñcaññāyatanassa lābhīti.

\_\_\_\_\_

Atha te<sup>1</sup> jeṭṭhantevāsikassa kathaṁ na saddahiṁsu. So punappunaṁ kathentopi saddahāpetuṁ nāsakkhi. Atha bodhisatto āvajjamāno "andhabālo mahājano mayhaṁ jeṭṭhantevāsikassa kathaṁ na gaṇhāti, imaṁ kāraṇaṁ pākaṭaṁ karissāmī"ti brahmalokato otaritvā assamapadamatthake ṭhito ākāsagatova jeṭṭhantevāsikassa paññānubhāvaṁ vaṇṇetvā imaṁ gāthaṁ abhāsi—

"Parosahassampi samāgatānam, Kandeyyum te vassasatam apaññā. Ekova seyyo puriso sapañño, Yo bhāsitassa vijānāti atthan"ti<sup>2</sup>.

Evam isigaņam saññāpetvā bodhisatto brahmalokameva gato sesaisigaņopi aparihīnajjhāno hutvā kālam katvā brahmalokaparāyaņo jāto. Tattha bodhisatto sabbaññutam patto, jeṭṭhantevāsiko Sāriputtatthero jāto, sesā isayo Buddhaparisā jātāti evam atītepi Sāriputto mahāpaññova samkhittena bhāsitassa vitthārena attham jānitum samatthoti veditabbo.

Idameva ca puthujjanapañcakam atthuppattim katvā—

"Parosatañcepi samāgatānam, Jhāyeyyum te vassasatam apaññā. Ekova seyyo puriso sapañño, So bhāsitassa vijānāti atthan"ti<sup>3</sup>—

imampi jātakam kathesi. Tassa purimajātake vuttanayeneva attho veditabbo.

Aparampi idameva puthujjanapañcakam aṭṭhuppattim katvā—

"Ye saññino tepi duggatā, yepi asaññino tepi duggatā. Etam ubhayam vivajjaya, tam samāpattisukham anangaṇan"ti<sup>4</sup>—

<sup>1.</sup> Avasesā (Sī)

<sup>3.</sup> Khu 5. 24 pitthe Jātake.

<sup>2.</sup> Khu 5. 23 pitthe Jātake.

<sup>4.</sup> Khu 5. 31 pitthe.

imam Ananganajātakam kathesi. Ettha ca ācariyo kālam karonto antevāsikehi pucchito "nevasaññī nāsaññī"ti āha. Sesam vuttanayeneva veditabbam.

Aparampi idameva puthujjanapañcakam aṭṭhuppattim katvā—

"Candābham sūriyābhanca, yodha pannāya gādhati. Avitakkena jhānena, hoti ābhassarūpago"ti¹—

idam Candābhajātakam kathesi. Etthāpi ācariyo kālam karonto antevāsikehi pucchito "odātakasiṇam candābham nāma, pītakasiṇam sūriyābham nāmāti tam ubhayam yo paññāya gādhati pavisati pakkhandati, so avitakkena dutiyajjhānena ābhassarūpago hoti, tādiso ahan"ti sandhāya "candābham sūriyābhan"ti āha. Sesam purimanayeneva veditabbam.

Idameva ca puthujjanapañcakam atthuppattim katvā—

"Āsīsetheva puriso, na nibbindeyya paṇḍito. Passāmi vohaṁ attānaṁ, yathā icchiṁ tathā ahu.

Āsīsetheva puriso, na nibbindeyya paṇḍito. Passāmi vohaṁ attānaṁ, udakā thalamubbhataṁ.

Vāyametheva puriso, na nibbindeyya paṇḍito. Passāmi voham attānam, yathā icchim tathā ahu.

Vāyametheva puriso, na nibbindeyya paṇḍito. Passāmi voham attānam, udakā thalamubbhatam.

Dukkhūpanītopi naro sapañño, Āsaṁ na chindeyya sukhāgamāya. Bahū hi phassā ahitā hitā ca, Avitakkitā maccamupabbajanti<sup>2</sup>.

Acintitampi bhavati, cintitampi vinassati. Na hi cintāmayā bhogā, itthiyā purisassa vā. Sarabham giriduggasmim, yam tvam anusarī pure.

Alīnacittassa tuvam¹, vikkanta'manujīvasi.

Yo tam viduggā narakā samuddhari, Silāya yoggam sarabho karitvā. Dukkhūpanītam maccumukhā pamocayi, Alīnacittam ta migam vadesi.

Kim tvam nu² tattheva tadā ahosi, Udāhu te koci nam etadakkhā. Vivaṭṭacchaddo nu'si sabbadassī, Ñāṇam nu te brāhmaṇa bhimsarūpam.

Na cevaham tattha tadā ahosim, Na cāpi me koci nam etadakkhā. Gāthāpadānañca subhāsitānam, Attham ta'dānenti janinda dhīrā"ti<sup>3</sup>—

imam Terasanipāte Sarabhajātakañca kathesi. Imāni pana pañcapi jātakāni atītepi samkhittena bhāsitassa vitthārena attham mayham putto jānātīti Satthārā Dhammasenāpatisāriputtattherassa paññānubhāvappakāsanatthameva kathitānīti evam āgamanatopi thero mahāpaññatāya etadaggaṭṭhānam labhi.

Katham **cinnavasito**ti? Cinnam kiretam therassa catuparisamajjhe dhammam kathento cattāri saccāni amuñcitvā kathetīti evam cinnavasitopi thero mahāpaññatāya etadaggaṭṭhānam labhi.

Katham gunātirekatoti? Thapetvā hi Dasabalam anno koci ekasāvakopi mahāpannatāya Dhammasenāpatinā sadiso nāma natthīti evam gunātirekatopi thero mahāpannatāya etadaggaṭṭhānam labhi.

Yathā ca Sāriputtatthero, evam **Mahāmoggallānattheropi** sabbeheva catūhipi imehi kāraņehi etadaggaṭṭhānam labhi. Katham? Thero hi mahiddhiko mahānubhāvo Nandopanandasadisampi nāgarājānam damesīti evam

tāva aṭṭhuppattito labhi. Na panesa idāneva mahiddhiko mahānubhāvo. Atīte pañca jātisatāni isipabbajjam pabbajitopi mahiddhiko mahānubhāvo ahosīti.

Yo pabbajī jātisatāni pañca, Pahāya kāmāni manoramāni. Taṁ vītarāgaṁ susamāhitindriyaṁ, Parinibbutaṁ vandatha Moggallā nanti.

Evam āgamanatopi labhi. Ciṇṇam cetam therassa nirayam gantvā attano iddhibalena nirayasattānam assāsajananattham sītam adhiṭṭhāya cakkamattam padumam māpetvā padumakaṇṇikāyam nisīditvā dhammakatham katheti, devalokam gantvā devasamgham kammagatim jānāpetvā saccakatham kathetīti evam ciṇṇavasito labhi. Ṭhapetvā ca Sammāsambuddham añño sāvako Mahāmoggallāno viya mahiddhiko mahānubhāvo natthīti evam guṇātirekato labhi.

Yathā cesa, evam **Mahākassapattheropi** sabbehevimehi kāraņehi etadaggaṭṭhānam labhi. Katham? Sammāsambuddho hi therassa tigāvutam maggam paccuggamanam katvā tīhi ovādehi upasampādetvā cīvaram parivattetvā adāsi. Tasmim samaye mahāpathavī udakapariyantam katvā kampi, mahājanassa abbhantare therassa kittisaddo ajjhottharitvā gato. Evam aṭṭhuppattito labhi. Na cesa idāneva dhutadharo¹, atīte pañca jātisatāni isipabbajjam pabbajitopi dhutadharova ahosi.

Yo pabbajī jātisatāni pañca, Pahāya kāmāni manoramāni. Taṁ vītarāgaṁ susamāhitindriyaṁ, Parinibbutaṁ vandatha Mahākassapanti.

Evam āgamanatopi labhi. Ciṇṇam cetam therassa catuparisamajjhagato dhammam kathento dasa kathāvatthūni avijahitvāva kathetīti evam ciṇṇavasito labhi. Ṭhapetvā ca Sammāsambuddham añño sāvako terasahi dhutaguṇehi Mahākassapasadiso natthīti evam guṇātirekato

labhi. Imināva niyāmena tesam tesam therānam yathālābhato guņe kittetum vattati.

Gunavaseneva hi Sammāsambuddho yathā nāma rājā cakkavattī cakkaratanānubhāvena cakkavālagabbhe rajjasirim<sup>1</sup> patvā "pattabbam me pattam, kim me idani mahajanena olokitena"ti na appossukko hutva rajjasirimyeva anubhoti, kālena pana kālam vinicchayatthāne nisīditvā niggahetabbe nigganhāti, paggahetabbe pagganhāti, thānantaresu ca thapetabbayuttake thānantaresu thapeti, evamevam Mahābodhimande adhigatassa sabbaññutaññāṇassa ānubhāvena anuppattadhammarajjo Dhammarājāpi "kim me idāni lokena olokitena, anuttaram phalasamāpattisukham anubhavissāmī"ti appossukkatam anāpajjitvā catuparisamajjhe paññattavarabuddhāsane nisinno atthangasamannāgatam brahmassaram nicchāretvā dhammam desayamāno niggahetabbayutte kanhadhamme puggale Sinerupāde<sup>2</sup> pakkhipanto viya apāvabhavasantajianena niggahetvā paggahetabbavutte kalvānadhamme puggale ukkhipitvā bhavagge nisīdāpento viya pagganhitvā thānantaresu thapetabbayuttake Aññāsikondaññattherādayo sāvake yāthāvasarasagunavaseneva thānantaresu thapento etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam rattaññūnam, yadidam Aññāsikondaññotiādimāha.

#### Aññasikondaññattheravatthu

Tattha etadagganti padam vuttatthameva. Rattaññūnanti rattiyo jānantānam. Ṭhapetvā hi Sammāsambuddham añño sāvako Aññāsikoṇḍaññattherato paṭhamataram pabbajito nāma natthīti pabbajitakālato paṭṭhāya thero cirakālam rattiyo jānātīti rattaññū. Sabbapaṭhamam dhammassa paṭividdhattā yadā tena dhammo paṭividdho, cirakālato paṭṭhāya tam rattim jānātītipi rattaññū. Apica khīṇāsavānam rattidivasaparicchedo pākaṭova hoti, ayañca paṭhamakhīṇāsavoti evampi rattaññūnam sāvakānam ayameva aggo purimakoṭibhūto seṭṭho. Tena vuttam "rattaññūnam yadidam Aññāsikoṇḍañño"ti.

Ettha ca **yadidan**ti nipāto, tassa theram avekkhitvā yo esoti, aggasaddam avekkhitvā yam etanti attho. **Aññāsikoṇḍañño**ti Ñātakoṇḍañño Paṭividdhakoṇḍañño. Tenevāha "aññāsi vata bho Koṇḍaññoti. Iti hidam āyasmato Koṇḍaññassa Aññāsikoṇḍaññotveva nāmam ahosī"ti¹.

Ayam pana thero Katarabuddhakāle pubbapatthanam abhinīhāram akāsi, kadā pabbajito, kadānena paṭhamam dhammo adhigato, kadā ṭhānantare ṭhapitoti iminā nayena sabbesupi etadaggesu pañhakammam veditabbam.

Tattha imassa tāva therassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ito kappasatasahassamatthake Padumuttaro nāma Buddho loke udapādi, tassa patividdhasabbaññutaññānassa Mahābodhipallankato utthahantassa mahāpathaviyam thapetum pāde ukkhittamatte pādasampaticchanattham mahantam padumapuppham uggañchi, tassa dhurapattāni navutihatthāni honti, kesaram timsahattham, kannikā dvādasahatthā, pādena patitthitatthānam ekādasahattham. Tassa pana Bhagavato sarīram atthapannāsahatthubbedham ahosi. Tassa padumakannikāya dakkhinapāde patitthahante mahātumbamattā renu uggantvā sarīram okiramānā otari, vāmapādassa thapanakālepi tathārūpamyeva padumam uggantvā pādam sampaticchi. Tatopi uggantvā vuttappamānāva renu sarīram okiri. Tam pana reņum abhibhavamānā tassa Bhagavato sarīrappabhā nikkhamitvā yantanālikāya vissatthasuvannarasadhārā viya samantā dvādasayojanatthānam ekobhāsam akāsi. Tatiyapāduddharanakāle pathamuggatam padumam antaradhāyi, pādasampaticchanattham aññam navam padumam ugganchi. Iminava niyamena yattha yattha gantukamo hoti, tattha tatthapi<sup>2</sup> mahāpadumam uggacchati. Tenevassa "Padumuttarasammāsambuddho"ti nāmam ahosi.

Evam so Bhagavā loke uppajjitvā bhikkhusatasahassaparivāro mahājanassa sangahatthāya gāmanigamarājadhānīsu bhikkhāya caranto Hamsavatīnagaram sampāpuni. Tassa āgatabhāvam sutvā pitā mahārājā paccuggamanam akāsi. Satthā tassa dhammakatham kathesi. Desanāpariyosāne keci sotāpannā keci sakadāgāmī keci anāgāmī keci arahattam pāpuņimsu. Rājā svātanāya Dasabalam nimantetvā punadivase kālam ārocāpetvā bhikkhusatasahassaparivārassa Bhagavato sakanivesane mahādānam adāsi. Satthā bhattānumodanam katvā vihārameva gato. Teneva niyāmena punadivase nāgarā, punadivase rājāti dīghamaddhānam dānam adamsu.

Tasmim kāle ayam thero Hamsavatīnagare gahapatimahāsālakule nibbatto. Ekadivasam Buddhānam dhammadesanākāle Hamsavatīnagaravāsino gandhamālādihatthe yena Buddho, yena dhammo, yena samgho, tanninne tappoņe tappabbhāre gacchante disvā tena mahājanena saddhim dhammadesanaṭṭhānam agamāsi. Tasmim ca samaye Padumuttaro Bhagavā attano sāsane paṭhamam paṭividdhadhammam ekam bhikkhum etadaggaṭṭhāne ṭhapesi. So kulaputto tam kāraṇam sutvā "mahā vatāyam bhikkhu, ṭhapetvā kira Buddham añno iminā paṭhamataram paṭividdhadhammo nāma natthi. Aho vatāhampi anāgate ekassa Buddhassa sāsane paṭhamam dhammam paṭivijjhanasamattho bhaveyyan"ti cintetvā desanāpariyosāne Bhagavantam upasankamitvā "sve mayham bhikkham ganhathā"ti nimantesi. Satthā adhivāsesi.

So Bhagavantam abhivādetvā padakkhiṇam katvā sakanivesanam gantvā sabbarattim Buddhānam nisajjanaṭṭhānam gandhadāmamālādāmādīhi¹ alaṅkaritvā paṇītam khādanīyam bhojanīyam paṭiyādāpetvā tassā rattiyā accayena sakanivesane bhikkhusatasahassaparivārassa Bhagavato vicitrayāgukhajjakaparivāram nānārasasūpabyañjanam gandhasālibhojanam datvā bhattakiccapariyosāne ticīvarapahonake vaṅgapaṭṭe² Tathāgatassa pādamūle ṭhapetvā cintesi "nāham parittakassa ṭhānassatthāya carāmi, mahantam ṭhānam patthento carāmi, na kho pana sakkā ekameva divasam dānam datvā tam ṭhānantaram patthetun"ti "anupaṭipāṭiyā satta divasāni mahādānam datvā patthessāmī"ti. So teneva niyāmena satta divasāni mahādānam datvā bhattakiccapariyosāne dussakoṭṭhāgāram vivarāpetvā uttamasukhumavattham Buddhānam pādamūle ṭhapetvā bhikkhusatasahassam ticīvarena acchādetvā

Tathāgatam upasankamitvā "bhante yo tumhehi ito sattadivasamatthake bhikkhu etadagge ṭhapito, ahampi so bhikkhu viya anāgate uppajjanaka Buddhassa sāsane pabbajitvā paṭhamam dhammam paṭivijjhitum samattho bhaveyyan"ti vatvā Satthu pādamūle sīsam katvā nipajji.

Satthā tassa vacanam sutvā "iminā kulaputtena mahā-adhikāro kato, samijjhissati nu kho etassa ayam patthanā no"ti anāgatamsañāṇam pesetvā āvajjento "samijjhissatī"ti passi. Buddhānam hi atītam vā anāgatam vā paccuppannam vā ārabbha āvajjentānam āvaraṇam nāma natthi, anekakappakoṭisatasahassantarampi¹ ca atītam vā anāgatam vā cakkavāļasahassantarampi² ca paccuppannam vā āvajjanapaṭibaddhameva manasikārapaṭibaddhameva hoti. Evam appaṭivattiyena³ ñāṇena so Bhagavā idam addasa "anāgate satasahassakappapariyosāne Gotamo nāma Buddho loke uppajjissati, tadā imassa patthanā samijjhissatī"ti. Atha nam evamāha "ambho kulaputta anāgate satasahassakappapariyosāne Gotamo nāma Buddho loke uppajjissati, tvam tassa paṭhamakadhammadesanāya teparivaṭṭadhammacakkappavattanasuttantapariyosāne aṭṭhārasahi brahmakoṭīhi saddhim sahassanayasampanne sotāpattiphale patiṭṭhahissasī"ti.

Iti Satthā taṁ kulaputtaṁ byākaritvā caturāsīti dhammakkhandhasahassāni desetvā anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi. Tassa parinibbutassa sarīraṁ suvaṇṇakkhandho viya ekagghanaṁ ahosi, sarīracetiyaṁ panassubbedhena sattayojanikaṁ akaṁsu. Iṭṭhakā suvaṇṇamayā ahesuṁ, haritālamanosilāya mattikākiccaṁ, telena udakakiccaṁ sādhayiṁsu. Buddhānaṁ dharamānakāle sarīrappabhā dvādasayojanikaṁ phari, parinibbutānaṁ pana tesaṁ rasmi nikkhamitvā samantā yojanasataṁ avatthari.

Ayam seṭṭhi Buddhānam sarīracetiyam parivāretvā sahassaratanagghiyāni kāresi. Cetiyapatiṭṭhāpanadivase antocetiye ratanagharam kāresi. So vassasatasahassam mahantam dānādimayam kalyāṇakammam katvā tato cuto devapure nibbatti. Tassa devesu ca manussesu ca samsarantasseva

<sup>1. ...</sup>satasahassantaritampi (Sī)

<sup>3.</sup> Appațihatavattiyena (Ka)

<sup>2.</sup> Cakkavālasahassabbhantaritampi (Sī)

navanavuti kappasahassāni nava kappasatāni nava ca kappā samatikkantā. Ettakassa kālassa accayena ito ekanavutikappamatthake ayam kulaputto Bandhumatīnagarassa dvārasamīpe gāme¹ kuṭumbiyagehe nibbatto. Tassa **Mahākālo**ti² nāmam ahosi, kaniṭṭhabhātā panassa Cūḷakālo nāma.

Tasmim samaye Vipassī bodhisatto Tusitapurā cavitvā
Bandhumatīnagare Bandhumassa rañño aggamahesiyā kucchismim nibbatto.
Anukkamena sabbaññutam patvā dhammadesanatthāya Mahābrahmunā āyācito "kassa nu kho paṭhamam dhammam desessāmī"ti cintetvā attano kaniṭṭham Khaṇḍam nāma rājakumāram Tissañca purohitaputtam "paṭhamam dhammam paṭivijjhitum samatthā"ti disvā "tesañca dhammam desessāmi, pitu ca saṅgaham karissāmī"ti Bodhimaṇḍato ākāseneva āgantvā kheme migadāye otiṇṇo te pakkosāpetvā dhammam desesi.
Desanāpariyosāne te dvepi janā caturāsītiyā pāṇasahassehi saddhim arahattaphale patiṭṭhahimsu.

Athāparepi bodhisattakāle anupabbajitā caturāsītisahassā kulaputtā tam pavattim sutvā Satthu santikam āgantvā dhammadesanam sutvā arahattaphale patiṭṭhahimsu. Satthā nam tattheva Khaṇḍattheram aggasāvakaṭṭhāne, Tissattheram dutiyasāvakaṭṭhāne ṭhapesi. Rājāpi tam pavattim sutvā "puttam passissāmī"ti uyyānam gantvā dhammadesanam sutvā tīsu saraṇesu patiṭṭhāya Satthāram svātanāya nimantetvā abhivādetvā padakkhiṇam katvā pakkāmi.

So pāsādavaragato nisīditvā cintesi "mayham jeṭṭhaputto nikkhamitvā Buddho jāto, dutiyaputto me aggasāvako, purohitaputto dutiyasāvako. Ime ca avasesabhikkhū gihikālepi mayham puttameva parivāretvā vicarimsu, ime pubbepi dānipi mayhameva bhārā, ahameva te catūhi paccayehi upaṭṭhahissāmi, aññesam okāsam na dassāmī"ti vihāradvārakoṭṭhakato paṭṭhāya yāva rājagehadvārā ubhosu passesu khadirapākāram kāretvā vatthehi paṭicchādāpetvā upari suvaṇṇatārakavicittam samolambitatālakkhandhamattavividhapupphadāmavitānam kāretvā

heṭṭhābhūmiṁ vicittattharaṇehi santharāpetvā anto ubhosu passesu mālāgacchakesu puṇṇaghaṭe¹ sakalamaggavāsatthāya ca gandhantaresu² pupphāni pupphantaresu³ gandhe ca ṭhapāpetvā Bhagavato kālaṁ ārocāpesi. Bhagavā bhikkhusaṁghaparivuto antosāṇiyāva rājagehaṁ gantvā bhattakiccaṁ katvā vihāraṁ paccāgacchati. Añño koci daṭṭhumpi na labhati, kuto pana bhikkhaṁ vā dātuṁ pūjaṁ vā kātuṁ.

Nāgarā cintesum "ajja Satthu loke uppannassa sattamāsādhikāni satta samvaccharāni, mayañca daṭṭhumpi na labhāma, pageva bhikkham vā dātum pūjam vā kātum dhammam vā sotum. Rājā 'mayham eva Buddho, mayhamdhammo, mayham samgho'ti mamāyitvā sayameva upaṭṭhahati. Satthā ca uppajjamāno sadevakassa lokassa atthāya uppanno, na raññoyeva atthāya. Na hi raññoyeva nirayo⁴ uṇho, aññesam nīluppalavanasadiso. Tasmā rājānam evam vadāma 'sace no Satthāram deti, iccetam kusalam. No ce deti, raññā saddhim yujjhitvā samgham gahetvā dānādīni puññāni karoma. Na sakkā kho pana suddhanāgareheva evam kātum, ekam jeṭṭhakapurisampi gaṇhāmā'ti" senāpatim upasaṅkamitvā tassa tamattham ārocetvā "sāmi kim amhākam pakkho hohisi, udāhu rañño"ti āhamsu. So āha "tumhākam pakkho homi, apica kho pana paṭhamadivaso mayham dātabbo"ti. Te sampaticchimsu.

So rājānam upasankamitvā "nāgarā deva tumhākam kupitā"ti āha. Kimattham tātāti. Satthāram kira tumheva upaṭṭhahatha, amhe na labhāmāti. Sace idānipi labhanti<sup>5</sup>, na kuppanti. Alabhantā tumhehi saddhim yujjhitukāmā devāti. Yujjhāmi tāta, na bhikkhusamgham demīti. Deva tumhākam dāsā tumhehi saddhim yujjhāmāti vadanti, tumhe kam gaṇhitvā yujjhissathāti. Nanu tvam senāpatīti. Nāgarehi vinā asamattho aham devāti. Tato rājā "balavanto nāgarā, senāpatipi tesamyeva pakkho"ti ñatvā "aññāni sattamāsādhikāni satta samvaccharāni mayham bhikkhusamgham dentū"ti āha. Nāgarā na sampaṭicchimsu. Rājā "chabbassāni pañcavassānī"ti evam hāpetvā aññe satta divase

<sup>1.</sup> Mālāgacchake suvannaghate (Ka)

<sup>2.</sup> Gandhantare (Sī) 3. Pupphantare (Sī)

<sup>4.</sup> Narako (Sī)

<sup>5.</sup> Sace te aññepi patilabhanti (Ka)

yāci. Nāgarā "atikakkhaļam dāni raññā saddhim kātum na vaṭṭatī"ti anujānimsu. Rājā sattamāsādhikānam sattannam samvaccharānam sajjitam dānamukham sattannameva divasānam sajjetvā cha divase kesañci apassantānamyeva dānam datvā sattame divase nāgare pakkosāpetvā "sakkhissatha tātā evarūpam dānam dātun"ti āha. Tepi "nanu amheyeva nissāyetam devassa uppannan"ti vatvā "sakkhissāmā"ti āhamsu. Rājā piṭṭhihatthena assūni puñchamāno Bhagavantam vanditvā "bhante aṭṭhasaṭṭhibhikkhusatasahassam aññassu bhāram akatvā yāvajīvam catūhi paccayehi upaṭṭhahissāmīti cintesim, nāgarānam dāni me anuññātam, nāgarā hi 'mayam dānam dātum na labhāmā'ti Bhagavā kuppanti. Sveva paṭṭhāya tesam anuggaham karothā"ti āha.

Atha dutiyadivase senāpati mahādānam adāsi. Tato nāgarā raññā katasakkārato uttaritaram sakkārasammānam katvā dānam adamsu. Eteneva niyāmena sakalanagarassa patipātiyā gatāya dvāragāmavāsino sakkārasammānam sajjayimsu. Mahākālakutumbiko Cūlakālam āha "Dasabalassa sakkārasammānam sveva amhākam pāpunāti, kim sakkāram karissāmā"ti. Tvameva bhātika jānāhīti. Sace mayham ruciyā karosi, amhākam solasakarīsamattesu khettesu gahitagabbhā sāliyo atthi. Sāligabbham phāletvā ādāya Buddhānam anucchavikam pacāpemāti. Evam kayiramāne kassaci upakāro na hoti, tasmā netam mayham ruccatīti. Sace tvam evam na karosi<sup>1</sup> aham mayham santakam mamāyitum labhāmīti solasakarīsamattam khettam majjhe bhinditvā atthakarīsatthāne sīmam thapetvā sāligabbham phāletvā ādāya asambhinne khīre pacāpetvā catumadhuram pakkhipitvā Buddhappamukhassa samghassa adāsi. Kutumbikassa kho gabbham<sup>2</sup> phāletvā gahitagahitatthānam puna pūrati. Puthukakāle puthukaggam nāma adāsi, gāmavāsīhi saddhim aggasassam nāma adāsi, lāyane lāyanaggam, veņikarane veņaggam, kalāpādīsu kalāpaggam khalaggam khalabhandaggam kotthagganti. Evam so ekasasseva nava vāre aggadānam adāsi. Tampi sassam atirekam utthānasampannam ahosi.

Yāva Buddho dharati, yāva ca saṃgho<sup>3</sup> dharati, eteneva niyāmena kalyānakammaṁ katvā tato cuto devaloke nibbattitvā devesu

ceva manussesu ca samsaranto ekanavutikappe sampattim anubhavitvā amhākam Satthu loke uppannakāle Kapilavatthunagarassa avidūre Donavatthubrāhmaṇagāme brāhmaṇamahāsālakule nibbatti. Tassa nāmaggahanadivase Kondaññamānavoti nāmam akamsu. So vuddhimanvāya tayo vede uggahetvā lakkhanamantānam pāram agamāsi. Tena samayena amhākam bodhisatto Tusitapurā cavitvā Kapilavatthupure nibbatti. Tassa nāmaggahanadivase atthuttaram brāhmanasatam ahatavatthehi acchādetvā appodakam madhupāyāsam pāyetvā tesam antare attha jane uccinitvā mahātale nisīdāpetvā alankatapatiyattam jodhisattam dukūlacumbatake nipajjāpetvā lakkhanapariggahanattham tesam santikam ānayimsu. Dhurāsane nisinnabrāhmano mahāpurisassa sarīrasampattim oloketvā dve anguliyo ukkhipi. Evam patipātiyā satta janā ukkhipimsu. Tesam pana sabbanavako Kondaññamānavo, so bodhisattassa lakkhanavaranipphattim oloketvā "agāramajihe thānakāranam natthi, ekantenesa vivattacchado Buddho bhavissatī"ti ekameva angulim ukkhipi. Itare pana satta janā "sace agāram ajjhāvasissati, rājā bhavissati cakkavattī. Sace pabbajissati, Buddho bhavissatī"ti dve gatiyo disvā dve anguliyo ukkhipimsu. Ayam pana Kondañño katādhikāro pacchimabhavikasatto paññāya itare satta jane abhibhavitvā "imehi lakkhanehi samannāgatassa agāramajjhe thānakāranam nāma natthi, nissamsayam Buddho bhavissatī"ti ekameva gatim addasa, tasmā ekam angulim ukkhipi. Tato brāhmanā attano gharāni gantvā putte āmantayimsu "tātā amhe mahallakā, Suddhodanamahārājassa puttam sabbaññutappattam mayam sambhāveyyāma vā no vā. Tumhe tasmim kumāre sabbañnutam patte tassa sāsane pabbajeyyāthā"ti.

Suddhodanamahārājāpi bodhisattassa dhātiyo ādim katvā parihāram upaṭṭhapento bodhisattam vuddhim āpādesi. Mahāsattopi vuddhippatto devo viya sampattim anubhavitvā paripakke ñāṇe kāmesu ādīnavam nekkhamme ca ānisamsam disvā Rāhulakumārassa jātadivase Channasahāyo Kaṇḍakam āruyha devatāhi vivaṭena dvārena mahābhinikkhamanam nikkhamitvā teneva rattibhāgena tīṇi rajjāni atikkamitvā Anomānadītīre pabbajitvā Ghaṭikāramahābrahmunā ābhate arahaddhaje

gahitamattayeva vassasaṭṭhikatthero viya¹ pāsādikena iriyāpathena Rājagaham patvā tattha piṇḍāya caritvā Paṇḍavapabbatacchāyāya piṇḍapātam paribhuñjitvā raññā Māgadhena rajjasiriyā nimantiyamānopi tam paṭikkhipitvā anukkamena Uruvelam gantvā "ramaṇīyo vata ayam bhūmibhāgo, alam vatidam kulaputtassa padhānatthikassa padhānāyā"ti padhānābhimukham cittam uppādetvā tattha vāsam upagato.

Tena samayena itare satta brāhmaṇā yathākammaṁ gatā, sabbadaharo pana lakkhaṇapariggāhako Koṇḍaññamāṇavo arogo. So "mahāpuriso pabbajito"ti sutvā tesaṁ brāhmaṇānaṁ putte upasaṅkamitvā evamāha "Siddhatthakumāro kira pabbajito. So hi nissaṁsayaṁ Buddho bhavissati. Sace tumhākaṁ pitaro arogā assu, ajja nikkhamitvā pabbajeyyuṁ. Sace tumhepi icchatha, etha mayaṁ taṁ mahāpurisamanupabbajissāmā"ti. Te sabbe ekacchandā bhavituṁ nāsakkhiṁsu. Tayo janā na pabbajiṁsu, Koṇḍaññabrāhmaṇaṁ jeṭṭhakaṁ katvā itare cattāro pabbajiṁsu. Ime pañca pabbajitvā gāmanigamarājadhānīsu bhikkhāya carantā bodhisattassa santikaṁ agamiṁsu. Te chabbassāni bodhisatte mahāpadhānaṁ padahante "idāni Buddho bhavissati idāni Buddho bhavissatī"ti mahāsattaṁ upaṭṭhahamānā santikāvacarāvassa ahesuṁ. Yadā pana bodhisatto ekatilataṇḍulādīhi vītināmentopi dukkarakārikāya ariyadhammapaṭivedhassa abhāvaṁ ñatvā oļārikaṁ āhāraṁ āhari, tadā te pakkamitvā Isipatanaṁ agamaṁsu.

Atha bodhisatto oļārikāhāraparibhogena chavimamsalohitapāripūrim katvā Visākhapuṇṇamadivase Sujātāya dinnam varabhojanam bhuñjitvā suvaṇṇapātim nadiyā paṭisotam khipitvā "ajja Buddho bhavissāmī"ti katasanniṭṭhāno sāyanhasamaye kālena² nāgarājena anekehi thutisatehi abhitthaviyamāno Mahābodhimaṇḍam āruyha acalaṭṭhāne pācīnalokadhātuabhimukho pallaṅkena nisīditvā caturaṅgasamannāgatam vīriyam adhiṭṭhāya sūriye dharamāneyeva mārabalam vidhamitvā paṭhamayāme pubbenivāsam anussaritvā majjhimayāme dibbacakkhum visodhetvā paccūsakālasamanantare paṭiccasamuppāde ñāṇam otāretvā anulomapaṭilomam

paccayākāravaṭṭaṁ¹ sammasanto sabbabuddhehi paṭividdhaṁ asādhāraṇaṁ sabbaññutaññāṇaṁ paṭivijjhitvā nibbānārammaṇāya phalasamāpattiyā tattheva sattāhaṁ vītināmesi.

Eteneva upāyena sattasattāham Bodhimaņde viharitvā Rājāyatanamūle madhupiņdikabhojanam paribhuñjitvā puna Ajapālanigrodhamūlam āgantvā tattha nisinno dhammagambhīratam paccavekkhitvā appossukkatāya citte namante² mahābrahmunā yācito Buddhacakkhunā lokam volokento tikkhindriyādibhede satte disvā mahābrahmuno dhammadesanāya paṭiññam datvā "kassa nu kho aham paṭhamam dhammam desessāmī"ti Āļārudakānam kālakatabhāvam ñatvā puna cintento "bahūpakārā kho pana me pañcavaggiyā bhikkhū, ye mam padhānapahitattam upaṭṭhahimsu. Yannūnāham pañcavaggiyānam bhikkhūnam paṭhamam dhammam deseyyan"ti cittam uppādesi. Idam pana sabbameva Buddhānam parivitakkamattameva³, ṭhapetvā pana Koṇḍaññabrāhmaṇam añño koci paṭhamam dhammam paṭivijjhitum samattho nāma natthi. Sopi etadatthameva kappasatasahassam adhikārakammam akāsi, Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa nava vāre aggasassadānam adāsi.

Atha Satthā pattacīvaramādāya anupubbena Isipatanam gantvā yena Pañcavaggiyā bhikkhū tenupasankami. Te Tathāgatam āgacchantam disvāva attano katikāya saṇṭhātum nāsakkhimsu. Eko pattacīvaram paṭiggahesi, eko āsanam paññāpesi, eko pādodakam paccupaṭṭhāpesi, eko pāde dhovi, eko tālavaṇṭam gahetvā bījamāno ṭhito. Evam tesu vattam dassetvā santike nisinnesu Koṇḍaññattheram kāyasakkhim katvā Satthā anuttaram teparivaṭṭam Dhammacakkappavattanasuttantam ārabhi. Manussaparisā pañca janāva ahesum, devaparisā aparicchinnā. Desanāpariyosāne Koṇḍaññatthero aṭṭhārasahi mahābrahmakoṭīhi saddhim sotāpattiphale patiṭṭhito. Atha Satthā "mayā dukkarasatābhatam dhammam paṭhamameva aññāsīti Aññāsikoṇḍañño nāma ayan"ti theram ālapanto "aññāsi vata bho Koṇḍañño, aññāsi vata bho Koṇḍañño, aññāsi vata bho Koṇḍañño"ti āha. Tassa tadeva nāmam jātam. Tena vuttam "iti

2. Namite (Ka)

<sup>1.</sup> Paccayavaṭṭaṁ (Sī), paccayākāraṁ (Syā)

<sup>3.</sup> Parivitakkitamakkameva (Sī)

hidam āyasmato Kondannassa Annāsikondannotveva nāmam ahosī"ti.

Iti thero Āsāļhipuṇṇamāyam sotāpattiphale patiṭṭhito, pāṭipadadivase Bhaddiyatthero, dutiyapakkhadivase Vappatthero, tatiyapakkhadivase Mahānāmatthero, pakkhassa catutthiyam Assajitthero sotāpattiphale patiṭṭhito. Pañcamiyā pana pakkhassa Anattalakkhaṇasuttantadesanāpariyosāne sabbepi arahatte patiṭṭhitā.

Tena kho pana samayena cha loke arahanto honti. Tato paṭṭhāya Satthā Yasadārakappamukhe pañcapaññāsa purise, Kappāsiyavanasaṇḍe tiṁsamatte Bhaddavaggiye Gayāsīse piṭṭhipāsāṇe sahassamatte purāṇajaṭileti evaṁ mahājanaṁ ariyabhūmiṁ otāretvā Bimbisārappamukhāni ekādasanahutāni sotāpattiphale, ekaṁ nahutaṁ saraṇattaye patiṭṭhāpetvā Jambudīpatale sāsanaṁ pupphitaphalitaṁ katvā sakalajambudīpamaṇḍalaṁ kāsāvapajjotaṁ isivātapaṭivātaṁ¹ karonto ekasmiṁ samaye Jetavanamahāvihāraṁ patvā tattha vasanto bhikkhusaṁghamajjhe paññattavarabuddhāsanagato dhammaṁ desento "paṭhamaṁ dhammaṁ paṭividdhabhikkhūnaṁ antare mama putto Koṇḍañño aggo"ti dassetuṁ etadaggaṭṭhāne ṭhapesi.

Theropi dve aggasāvake attano nipaccakāram karonte disvā Buddhānam santikā apakkamitukāmo hutvā "Puṇṇamāṇavo pabbajitvā sāsane aggadhammakathiko bhavissatī"ti disvā Doṇavatthubrāhmaṇagāmam gantvā attano bhāgineyyam Puṇṇamāṇavam pabbājetvā "ayam Buddhānam santike vasissatī"ti tassa Buddhānam antevāsikabhāvam katvā sayam Dasabalam upasankamitvā "Bhagavā mayham gāmantasenāsanam asappāyam, ākiṇṇo viharitum na sakkomi, Chaddantadaham gantvā vasissāmī"ti Bhagavantam anujānāpetvā uṭṭhāyāsanā Satthāram vanditvā Chaddantadaham gantvā Chaddantadahatthikulam nissāya dvādasa vassāni vītināmetvā tattheva anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi.

## Sāriputta-moggallānattheravatthu

189-190. Dutiyatatiyesu **mahāpaññānan**ti mahatiyā paññāya samannāgatānam. **Iddhimantānan**ti iddhiyā sampannānam. **Sāriputto Moggallā no**ti tesam therānam nāmam.

Imesampi pañhakamme ayamanupubbikathā—ito satasahassakappādhike asankhyeyyakappamatthake Sāriputto brāhmanamahāsālakule nibbatti, nāmena Saradamānavo nāma ahosi. Moggallāno gahapatimahāsālakule nibbatti, nāmena Sirivaddhanakutumbiyo nāma ahosi. Te ubhopi sahapamsukīļitāva sahāyakā ahesum. Saradamānavo pitu accayena kulasantakam mahādhanam patipajjitvā ekadivasam rahogato cintesi "aham idhalokattabhavameva janami, no paralokattabhavam, jātasattānañca maranam nāma dhuvam, mayā ekam pabbajjam pabbajitvā mokkhadhammagavesanam kātum vattatī"ti. So sahāyakam upasankamitvā āha "samma Sirivaddhana aham pabbajitvā mokkhadhammam gavesissāmi, tvam mayā saddhim pabbajitum sakkhissasī"ti. Na sakkhissāmi samma, tvamyeva pabbajāhīti. So cintesi "paralokam gacchantā sahāye vā ñātimitte vā gahetvā gatā nāma natthi, attanā katam attanova hotī"ti. Tato ratanakotthāgāram vivarāpetvā kapanaddhikavanibbakayācakānam mahādānam datvā pabbatapādam pavisitvā isipabbajjam pabbaji. Tassa eko dve tayoti evam anupabbajjam pabbajitā catusattatisahassamattā jatilā ahesum. So pañcābhiññā attha ca samāpattiyo nibbattetvā tesampi jatilānam kasinaparikammam ācikkhi. Tepi sabbe pañca abhiññā attha ca samāpattiyo nibbattesum.

Tena samayena Anomadassī nāma Buddho loke udapādi. Nagaram Candavatī nāma ahosi, pitā Yasavanto nāma khattiyo, mātā Yasodharā nāma devī, bodhi Ajjunarukkho, Nisabhatthero ca Anomatthero cāti dve aggasāvakā, Varuṇatthero nāma upaṭṭhāko, Sundarā ca Sumanā cāti dve aggasāvikā, āyu vassasatasahassam ahosi, sarīram aṭṭhapaññāsahatthubbedham, sarīrappabhā dvādasayojanam phari, bhikkhusatasahassaparivāro ahosi.

Athekadivasam paccūsakāle mahākaruņāsamāpattito vutthāya lokam volokento Saradatāpasam disvā "ajja mayham Saradatāpasassa santikam gatapaccayena dhammadesanā ca mahatī bhavissati, so ca aggasāvakatthānam patthessati, tassa sahāyako Sirivaddhanakutumbiyo dutiyasāvakatthānam, desanāpariyosāne cassa parivārā catusattatisahassajatilā arahattam pāpunissanti, mayā tattha gantum vattatī"ti attano pattacīvaramādāya aññam kañci anāmantetvā sīho viya ekacaro hutvā Saradatāpasassa antevāsikesu phalāphalatthāya gatesu "Buddhabhāvam me jānātū"ti tassa passantasseva Saradatāpasassa ākāsato otaritvā pathaviyam patitthāsi. Saradatāpaso Buddhānubhāvam ceva sarīrasampattim<sup>1</sup> cassa disvā lakkhanamante sammasitvā "imehi lakkhanehi samannāgato nāma agāramajjhe vasanto rājā hoti cakkavattī, pabbajanto loke vivattacchado Sabbaññubuddho hoti, ayam puriso nissamsayam Buddho"ti jānitvā paccuggamanam katvā pañcapatitthitena vanditvā āsanam paññāpetvā adāsi. Nisīdi Bhagavā paññattāsane. Saradatāpasopi attano anucchavikam āsanam gahetvā ekamantam nisīdi.

Tasmim samaye catusattatisahassajaṭilā paṇītapaṇītāni ojavantāni phalāphalāni gahetvā ācariyassa santidddddkam sampattā Buddhānañceva ācariyassa ca nisinnāsanam oloketvā āhamsu "ācariya mayam 'imasmim loke tumhehi mahantataro natthī'ti vicarāma, ayam pana puriso tumhehi mahantataro maññe''ti. Tātā kim vadatha, sāsapena saddhim aṭṭhasaṭṭhiyojanasatasahassubbedham Sinerum samam kātum icchatha, Sabbañnubuddhena saddhim mayham upamam mā karittha puttakāti. Atha te tāpasā "sace ayam ittarasatto abhavissa, na amhākam ācariyo evarūpam upamam āhareyya, yāva mahā vatāyam puriso''ti sabbeva pādesu nipatitvā sirasā vandimsu.

Atha ne ācariyo āha "tātā amhākaṁ Buddhānaṁ anucchaviko deyyadhammo natthi, Satthā ca bhikkhācāravelāya idhāgato, mayaṁ yathābalaṁ deyyadhammaṁ dassāma. Tumhe yaṁ yaṁ paṇītaṁ phalāphalaṁ, taṁ taṁ āharathā"ti āharāpetvā hatthe dhovitvā sayaṁ Tathāgatassa patte

patiṭṭhāpesi. Satthārā ca phalāphale paṭiggahitamatte devatā dibbojam pakkhipimsu. Tāpaso udakampi sayameva parissāvetvā adāsi. Tato bhattakiccam niṭṭhāpetvā hattham dhovitvā nisinne Satthari sabbe antevāsike pakkositvā Satthu santike sāraṇīyam katham kathento nisīdi. Satthā "dve aggasāvakā bhikkhusamghena saddhim āgacchantū"ti cintesi. Te Satthu cittam ñatvā satasahassakhīṇāsavaparivārā āgantvā Satthāram vanditvā ekamantam aṭṭhamsu.

Tato Saradatāpaso antevāsike āmantesi "tātā Buddhānam nisinnāsanampi nīcam, samaņasatasahassānampi āsanam natthi, tumhehi ajja uļāram Buddhasakkāram kātum vaṭṭati, pabbatapādato vaṇṇagandhasampannāni pupphāni āharathā"ti. Kathanakālo papañco viya hoti, iddhimantānam pana visayo acinteyyoti muhuttamatteneva te tāpasā vaṇṇagandhasampannāni pupphāni āharitvā Buddhānam yojanappamāṇam pupphāsanam paññāpesum, ubhinnam aggasāvakānam tigāvutam, sesabhikkhūnam aḍḍhayojanikādibhedam, saṃghanavakassa usabhamattam ahosi. Evam paññattesu āsanesu Saradatāpaso Tathāgatassa purato añjalim paggahetvā ṭhito "bhante mayham dīgharattam hitasukhatthāya imam pupphāsanam abhiruhathā"ti āha.

Nānāpupphañca gandhañca, sampādetvāna ekato. Pupphāsanam paññāpetvā, idam vacanamabravim.

Idam te āsanam vīra, paññattam tavanucchavim. Mama cittam pasādento, nisīda pupphamāsane.

Sattarattidivam Buddho, nisīdi pupphamāsane. Mama cittam pasādetvā, hāsayitvā sadevaketi.

Evam nisinne Satthari dve aggasāvakā ca sesabhikkhū ca attano attano pattāsanesu nisīdimsu. Saradatāpaso mahantam pupphacchattam gahetvā Tathāgatassa matthake dhārayanto aṭṭhāsi. Satthā "jaṭilānam ayam sakkāro mahapphalo hotū"ti nirodhasamāpattim samāpajji. Satthu samāpannabhāvam natvā dve aggasāvakāpi sesabhikkhūpi

samāpattim samāpajjimsu. Tathāgate sattāham nirodhasamāpattim samāpajjitvā nisinne antevāsikā bhikkhācārakāle sampatte vanamūlaphalām paribhuñjitvā sesakāle Buddhānam añjalim paggayha tiṭṭhanti. Saradatāpaso pana bhikkhācārampi agantvā pupphacchattam gahitaniyāmeneva sattāham pītisukhena vītināmesi.

Satthā nirodhato vuṭṭhāya dakkhiṇapasse nisinnaṁ aggasāvakaṁ Nisabhattheraṁ āmantesi "Nisabha sakkārakārakānaṁ tāpasānaṁ pupphāsanānumodanaṁ karohī"ti. Thero cakkavattirañño santikā paṭiladdhamahālābho mahāyodho viya tuṭṭhamānaso sāvakapāramiñāṇe ṭhatvā pupphāsanānumodanaṁ ārabhi. Tassadesanāvasāne dutiyasāvakaṁ āmantesi "tvampi dhammaṁ desehī"ti. Anomatthero tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ sammasitvā dhammaṁ kathesi. Dvinnaṁ sāvakānaṁ desanāya ekassapi abhisamayo nāhosi. Atha Satthā aparimāṇe Buddhavisaye ṭhatvā dhammadesanaṁ ārabhi. Desanāpariyosāne ṭhapetvā Saradatāpasaṁ sabbepi catusattatisahassajaṭilā arahattaṁ pāpuṇiṁsu. Satthā "etha bhikkhavo"ti hatthaṁ pasāresi. Tesaṁ tāvadeva kesamassu antaradhāyi, aṭṭha parikkhārā kāye paṭimukkāva ahesuṁ.

Saradatāpaso kasmā arahattam na pattoti? Vikkhittacittattā. Tassa kira Buddhānam dutiyāsane nisīditvā sāvakapāramiñāņe thatvā dhammam desayato aggasāvakassa desanam sotum āraddhakālato paṭṭhāya "aho vatāhampi anāgate uppajjanakassa Buddhassa sāsane imināva sāvakena laddhadhuram labheyyan"ti cittam udapādi. So tena parivitakkena maggaphalapaṭivedham kātum nāsakkhi. Tathāgatam pana vanditvā sammukhe ṭhatvā āha "bhante tumhākam anantarāsane nisinno bhikkhu tumhākam sāsane ko nāma hotī"ti. Mayā pavattitam dhammacakkam anuppavattetā sāvakapāramiñāṇassa koṭippatto soļasa paññā paṭivijjhitvā ṭhito mayham sāsane aggasāvako Nisabhatthero nāma esoti. "Bhante yvāyam mayā sattāham pupphacchattam dhārentena sakkāro kato, aham imassa phalena aññam sakkattam vā brahmattam vā na patthemi, anāgate pana ayam Nisabhatthero viya ekassa Buddhassa aggasāvako bhaveyyan"ti patthanam akāsi.

Satthā "samijjhissati nu kho imassa purisassa patthanā"ti anāgatamsañāṇam pesetvā olokento kappasatasahassāmikam asaṅkhyeyyam atikkamitvā samijjhanabhāvam addasa. Disvā Saradatāpasam āha "na te ayam patthanā moghā bhavissati, anāgate pana kappasatasahassādhikam asaṅkhyeyyam atikkamitvā Gotamo nāma Buddho loke uppajjissati. Tassa mātā Mahāmāyā nāma devī bhavissati, pitā Suddhodano nāma rājā¹, putto Rāhulo nāma, upaṭṭhāko Ānando nāma, dutiyasāvako Moggallāno nāma, tvam pana tassa aggasāvako Dhammasenāpati Sāriputto nāma bhavissasī"ti. Evam tāpasam byākaritvāddhammakatham kathetvā bhikkhusamghaparivāro ākāsam pakkhandi.

Saradatāpasopi antevāsikattherānam santikam gantvā sahāyakassa Sirivaḍḍhanakuṭumbikassa sāsanam pesesi "bhante mama sahāyakassa vadetha 'sahāyakena te Saradatāpasena Anomadassibuddhassa pādamūle anāgate uppajjanakassa Gotamabuddhassa sāsane aggasāvakaṭṭhānam patthitam, tvam dutiyasāvakaṭṭhānam patthehī'ti". Evanca pana vatvā therehi puretarameva ekapassena gantvā Sirivaḍḍhanassa nivesanadvāre aṭṭhāsi.

Sirivaḍḍhano "cirassaṁ vata me ayyo āgato"ti āsane nisīdāpetvā attanā nīcāsane² nisinno "antevāsikaparisā pana vo bhante na paññāyatī"ti pucchi. Āma samma amhākaṁ assamaṁ Anomadassī nāma Buddho āgato, mayaṁ tassa attano balena sakkāraṁ akarimha. Satthā sabbesaṁ dhammaṁ desesi, desanāpariyosāne ṭhapetvā maṁ sesā arahattaṁ patvā pabbajiṁsūti. Tumhe kasmā na pabbajitāti. Ahaṁ Satthu aggasāvakaṁ Nisabhattheraṁ disvā anāgate uppajjanakassa Gotamassa nāma Buddhassa sāsane aggasāvakaṭṭhānaṁ patthesiṁ, tvampi tassa sāsane dutiyasāvakaṭṭhānaṁ patthehīti. Mayhaṁ Buddhehi saddhiṁ paricayo natthi bhanteti. Buddhehi saddhiṁ kathanaṁ mayhaṁ bhāro hotu, tvaṁ mahantaṁ adhikāraṁ sajjehīti.

Sirivaddhano Saradatāpasassa vacanam sutvā attano nivesanadvāre rājamānena atthakarīsamattam thānam samatalam kāretvā vālukam okirāpetvā lājapañcamāni pupphāni vikiritvā nīluppalacchadanam mandapam kāretvā Buddhāsanam paññāpetvā sesabhikkhūnampi āsanāni patiyādāpetvā mahantam sakkārasammānam sajjetvā Buddhānam nimantanatthāya Saradatāpasassa saññam adāsi. Tāpaso tassa vacanam sutvā Buddhappamukham bhikkhusamgham gahetvā tassa nivesanam agamāsi. Sirivaddhano paccuggamanam katvā Tathāgatassa hatthato pattam gahetvā mandapam pavesetvā paññattāsanesu nisinnassa Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa dakkhinodakam datvā paņītena bhojanena parivisitvā bhattakiccapariyosāne Buddhappamukham bhikkhusamgham mahārahehi vatthehi acchādetvā "bhante nāyam ārambho appamattakatthānatthāya, imināva niyāmena sattāham anukampam karothā"ti āha. Satthā adhivāsesi. So teneva niyāmena sattāham mahādānam pavattetvā Bhagavantam vanditvā añjalim paggahetvā thito āha "bhante mama sahāyo Saradatāpaso yassa Satthu aggasāvako homīti patthesi, ahampi tasseva dutivasāvako bhavāmī"ti.

Satthā anāgatam oloketvā tassa patthanāya samijjhanabhāvam disvā byākāsi "tvam ito kappasatasahassādhikam asankhyeyyam atikkamitvā Gotamabuddhassa dutiyasāvako bhavissasī"ti. Buddhānam byākaraṇam sutvā Sirivaḍḍhano haṭṭhapahaṭṭho ahosi. Satthāpi bhattānumodanam katvā saparivāro vihārameva gato. Sirivaḍḍhano tato paṭṭhāya yāvajīvam kalyāṇakammam katvā dutiyattavāre¹ kāmāvacaradevaloke nibbatto. Saradatāpaso cattāro brahmavihāre bhāvetvā brahmaloke nibbatto.

Tato paṭṭhāya imesaṁ ubhinnampi antarākammaṁ na kathitaṁ. Amhākaṁ pana Buddhassa nibbattito puretarameva Saradatāpaso Rājagahanagarassa avidūre Upatissagāme Sāribrāhmaṇiyā kucchismiṁ paṭisandhiṁ gaṇhi. Taṁdivasameva cassa sahāyopi Rājagahasseva avidūre Kolitagāme Moggalibrāhmaṇiyā kucchiyaṁ paṭisandhiṁ gaṇhi. Tāni kira dvepi kulāni

yāva sattamā kulaparivaṭṭā ābaddhapaṭibaddhasahāyakāneva. Tesaṁ dvinnampi ekadivasameva gabbhaparihāraṁ adaṁsu. Dasamāsaccayena jātānampi tesaṁ chasaṭṭhi dhātiyo upaṭṭhahiṁsu¹. Nāmaggahaṇadivase Sāribrāhmaṇiyā puttassa Upatissagāme jeṭṭhakulassa puttattā **Upatisso**ti nāmaṁ akaṁsu, itarassa Kolitagāme jeṭṭhakulassa puttattā **Kolito**ti nāmaṁ akaṁsu. Te ubhopi vuddhimanvāya sabbasippānaṁ pāraṁ agamaṁsu.

Upatissamāṇavassa kīļanatthāya nadim vā uyyānam vā pabbatam vā gamanakāle pañca suvaṇṇasivikāsatāni parivārā honti, Kolitamāṇavassa pañca ājaññarathasatāni. Dvepi janā pañcapañcamāṇavakasataparivārā honti. Rājagahe ca anusamvaccharam giraggasamajjam nāma hoti, tesam dvinnampi ekaṭṭhāneyeva pañcam bandhanti. Dvepi janā ekatova nisīditvā samajjam passantā hasitabbaṭṭhāne hasanti, samvegaṭṭhāne samvijjanti, dāyam dātum yuttaṭṭhāne dāyam denti. Tesam imināva niyāmena ekadivasam samajjam passantānam paripākagatattā ñāṇassa purimadivasesu viya hasitabbaṭṭhāne hāso vā samvegaṭṭhāne samvejanam vā dāyam dātum yuttaṭṭhāne dāyadānam vā nāhosi. Dvepi pana janā evam cintayimsu "kim ettha oloketabbam atthi, sabbepime appatte vassasate apaṇṇattikabhāvam gamissanti. Amhehi pana ekam mokkhadhammam gavesitum vaṭṭatī"ti ārammaṇam gahetvā nisīdimsu.

Tato Kolito Upatissam āha "samma Upatissa na tvam aññesu divasesu viya haṭṭhapahaṭṭho, anattamanadhātukosi, kim te sallakkhitan"ti. Samma Kolita "etesam olokane sāro natthi, niratthakametam, attano mokkhadhammam gavesitum vaṭṭatī"ti idam cintayanto nisinnomhīti, tvam pana kasmā anattamanosīti. Sopi tatheva āha. Athassa attanā saddhim ekajjhāsayatam ñatvā Upatisso tam evamāha "amhākam ubhinnampi sucintitam, mokkhadhammam gavesantehi pana ekā pabbajjā laddhum vaṭṭati, kassa santike pabbajāmā"ti.

Tena kho pana samayena Sañcayo<sup>2</sup> paribbājako Rājagahe paṭivasati mahatiyā paribbājakaparisāya saddhim. Te "tassa santike pabbajissāmā"ti

pañcahi māṇavakasatehi saddhiṁ Sañcayassa santike pabbajiṁsu. Tesaṁ pabbajitakālato paṭṭhāya Sañcayo¹ atirekalābhaggayasaggappatto ahosi. Te katipāheneva sabbaṁ Sañcayassa samayaṁ pariggaṇhitvā "ācariya tumhākaṁ jānanasamayo ettakova, udāhu uttaripi atthī"ti pucchiṁsu. Sañcayo "ettakova, sabbaṁ tumhehi ñātan"ti āha. Te tassa kathaṁ sutvā cintayiṁsu 'evaṁ sati imassa santike brahmacariyavāso niratthako, mayaṁ mokkhadhamma gavesituṁ nikkhantā, so imassa santike uppādetuṁ na sakkā. Mahā kho pana Jambudīpo, gāmanigamarājadhāniyo carantā mayaṁ avassaṁ mokkhadhammadesakaṁ ekaṁ ācariyaṁ labhissāmā"ti. Te tato paṭṭhāya yattha yattha paṇḍitā samaṇabrāhmaṇā atthīti suṇanti, tattha tattha gantvā pañhasākacchaṁ karonti. Tehi puṭṭhaṁ pañhaṁ aññe kathetuṁ samatthā natthi, te pana tesaṁ pañhaṁ vissajjenti. Evaṁ sakalajambudīpaṁ pariggaṇhitvā nivattitvā sakaṭṭhānameva āgantvā "samma Kolitayo paṭhamaṁ amataṁ adhigacchati, so ārocetū"ti katikaṁ akaṁsu.

Tena samayena amhākam Satthā paṭhamābhisambodhim patvā pavattitavaradhammacakko anupubbena Rājagaham sampatto hoti. Atha "ekasaṭṭhi arahanto loke uppannā hontī"ti vuttakāle "caratha bhikkhave cārikam bahujanahitāyā"ti ratanattayaguṇappakāsanattham uyyojitānam bhikkhūnam antare pañcavaggiyabbhantaro Assajitthero paṭinivattitvā Rājagahameva āgato. Punadivase pātova pattacīvaram ādāya Rājagaham piṇḍāya pāvisi.

Tasmim samaye Upatissaparibbājako pātova bhattakiccam katvā paribbājakārāmam gacchanto theram disvā cintesi "mayā evarūpo pabbajito nāma nadiṭṭhapubbo. Ye vata loke arahanto vā arahattamaggam vā samāpannā, ayam tesam bhikkhūnam aññataro, yannūnāham imam bhikkhum upasankamitvā pañham puccheyyam 'kamsi tvam āvuso uddissa pabbajito, ko vā te Satthā, kassa vā tvam dhammam rocesī'ti". Athassa etadahosi 'akālo kho imam bhikkhum pañham pucchitum, antaragharam paviṭṭho piṇḍāya carati, yannūnāham imam bhikkhum piṭṭhito piṭṭhito anubandheyyam atthikehi upaññātam maggan"ti. So theram laddhapiṇḍapātam

aññataram okāsam gacchantam disvā nisīditukāmatañcassa ñatvā attano paribbājakapīṭhakam paññāpetvā adāsi. Bhattakiccapariyosānepissa attano kundikāya udakam adāsi.

Evam ācariyavattam katvā katabhattakiccena therena saddhim madhurapaṭisanthāram katvā "vippasannāni kho te āvuso indriyāni, parisuddho chavivaṇṇo pariyodāto, kamsi tvam āvuso uddissa pabbajito, ko vā te satthā, kassa vā tvam dhammam rocesī"ti pucchi. Thero "atthāvuso mahāsamaṇo Sakyaputto Sakyakulā pabbajito, tāham Bhagavantam uddissa pabbajito, so ca me Bhagavā Satthā, tassevāham Bhagavato dhammam rocemī"ti āha. Atha nam "kim vādī panāyasmato Satthā, kimakkhāyī"ti pucchi. Thero cintesi "ime paribbājakā nāma sāsanassa paṭipakkhabhūtā, imassa sāsanassa¹ gambhīratam dassessāmī"ti. Attano navakabhāvam dassento āha "aham kho āvuso navo acirapabbajito, adhunāgato imam dhammavinayam, na tāvāham sakkomi vitthārena dhammam desetun"ti. Paribbājako "aham Upatisso nāma, tvam yathāsattiyā appam vā bahum vā vada, etam nayasatena nayasahassena paṭivijjhitum mayham bhāro"ti cintetvā āha—

"Appam vā bahum vā bhāsassu, atthamyeva me brūhi. Attheneva me attho, kim kāhasi byañjanam bahun"ti².

Evam vutte thero "ye dhammā hetuppabhavā"ti³ gātham āha. Paribbājako paṭhamapadadvayameva sutvā sahassanayasampanne sotāpattimagge patiṭṭhahi, itaram padadvayam sotāpannakāle niṭṭhāsi.

So sotāpanno hutvā uparivisese appavattente "bhavissati ettha kāraṇan"ti sallakkhetvā theraṁ āha "bhante mā upari dhammadesanaṁ vaḍḍhayittha, ettakameva hotu, kahaṁ amhākaṁ Satthā vasatī"ti. Veļuvane paribbājakāti. Bhante tumhe purato yātha, mayhaṁ eko sahāyako atthi. Amhehi ca aññamaññaṁ katikā katā "yo paṭhamaṁ amataṁ adhigacchati, so ārocetū"ti. Ahaṁ taṁ paṭiññaṁ mocetvā

sahāyakam gahetvā tumhākam gatamaggeneva Satthu santikam āgamissāmīti pañcapatiṭṭhitena therassa pādesu nipatitvā tikkhattum padakkhinam katvā theram uyyojetvā paribbājakārāmābhimukho agamāsi.

Kolitaparibbājako tam dūratova āgacchantam disvā "ajja mayham sahāyakassa mukhavaṇṇo na aññesu divasesu viya, addhā tena amatam adhigatam bhavissatī"ti amatādhigamam pucchi. Sopissa "āma āvuso amatam adhigatam"ti paṭijānitvā tameva gātham abhāsi. Gāthāpariyosāne Kolito sotāpattiphale patiṭṭhahitvā āha "kaham kira samma Satthā vasatī"ti. "Veļuvane kira samma vasatī"ti evam no ācariyena Assajittherena kathitanti. Tena hi samma āyāma, Satthāram passissāmāti. Sāriputtatthero ca nāmesa sadāpi ācariyapūjakova, tasmā sahāyam Kolitamāṇavam evamāha "samma amhehi adhigatam amatam amhākam ācariyassa Sañcayaparibbājakassāpi kathessāma. Bujjhamāno paṭivijjhissati, appaṭivijjhanto amhākam saddahitvā Satthu santikam gamissati, Buddhānam desanam sutvā maggaphalapativedham karissatī"ti.

Tato dvepi janā Sañcayassa santikam gantvā "ācariya tvam kim karosi, Buddho loke uppanno, svākkhāto dhammo, suppaṭipanno samgho. Āyāma Dasabalam passissāmā"ti. So "kim vadetha tātā"ti tepi vāretvā lābhaggayasaggappattimeva tesam dīpesi. Te "amhākam evarūpo antevāsikavāso niccameva hotu, tumhākam pana gamanam vā agamanam vā jānāthā"ti āhamsu. Sañcayo "ime ettakam jānantā mama vacanam na karissantī"ti ñatvā "gacchatha tumhe tātā, aham mahallakakāle antevāsikavāsam vasitum na sakkomī"ti āha. Te anekehipi kāraṇehi tam bodhetum asakkontā attano ovāde vattamānam janam ādāya Veļuvanam agamamsu. Atha tesam pañcasu antevāsikasatesu aḍḍhateyyasatā nivattimsu, aḍḍhateyyasatā tehi saddhim agamamsu.

Satthā catuparisamajjhe dhammam desento te dūratova disvā bhikkhū āmantesi "ete bhikkhave dve sahāyā āgacchanti Kolito ca Upatisso ca, etam me sāvakayugam bhavissati aggam bhaddayugan"ti. Atha tesam parisāya cariyavasena dhammadesanam vaḍḍhesi. Ṭhapetvā dve aggasāvake sabbepi te aḍḍhateyyasatā paribbājakā arahattam

pāpuņimsu. Satthā "ettha bhikkhavo"ti hattham pasāresi. Sabbesam kesamassu antaradhāyi, iddhimayam pattacīvaram kāyappaṭibaddham ahosi. Dvinnam aggasāvakānampi iddhimayapattacīvaram āgatam, uparimaggattayakicam pana na niṭṭhāsi. Kasmā? Sāvakapāramiñāṇassa mahantatāya.

Athāyasmā Mahāmoggallāno pabbajitadivasato sattame divase Magadharaṭṭhe Kallavālagāmakaṁ¹ upanissāya samaṇadhammaṁ karonto thinamiddhe okkante Satthārā saṁvejito thinamiddhaṁ vinodetvā Tathāgatena dinnaṁ dhātukammaṭṭhānaṁ suṇantova uparimaggattayakiccaṁ niṭṭhāpetvā sāvakapāramiñāṇassa matthakaṁ patto. Sāriputtattheropi pabbajitadivasato addhamāsaṁ atikkamitvā Satthārā saddhiṁ tameva Rājagahaṁ upanissāya Sūkarakhataleṇe viharanto attano bhāgineyyassa Dīghanakhaparibbājakassa Vedanāpariggahasuttante² desiyamāne suttānusārena ñāṇaṁ pesetvā parassa vaḍḍhitabhattaṁ bhuñjanto viya sāvakapāramiñāṇassa matthakaṁ patto. Bhāgineyyo panassa desanāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhito. Iti dvinnampi mahāsāvakānaṁ Tathāgate Rājagahe viharanteyeva sāvakapāramiñāṇakiccaṁ matthakaṁ pattaṁ. Aparabhāge pana Satthā Jetavane viharanto "mahāpaññānaṁ yadidaṁ Sāriputto, iddhimantānaṁ yadidaṁ Mahāmoggallāno"ti dvepi mahāsāvake thānantare thapesīti.

### Mahākassapattheravatthu

191. Catutthe **dhutavādānan**ti ettha dhuto veditabbo, dhutavādo veditabbo, dhutadhammā veditabbā, dhutaṅgāni veditabbāni. Tattha **dhuto**ti dhutakileso vā puggalo kilesadhunano vā<sup>3</sup> dhammo.

**Dhutavādo**ti ettha pana atthi dhuto na dhutavādo, atthi na dhuto dhutavādo, atthi neva dhuto na dhutavādo, atthi dhuto ceva dhutavādo ca. Tattha yo dhutaṅgena attano kilese dhuni, paraṁ pana dhutaṅgena na ovadati nānusāsati Bākulatthero viya, ayaṁ dhuto na dhutavādo. Yathāha "tayidaṁ<sup>4</sup> āyasmā Bākulo<sup>5</sup> dhuto na dhutavādo"ti. Yo

<sup>1.</sup> Kalanduvālagāmantam (Ka), Kallavālaputtagāme (Am 2. 461 pitthe)

<sup>2.</sup> Ma 2. 168 pitthe.

<sup>3.</sup> Kilese dhunanto vā (Ka)

<sup>4.</sup> Yadidam (Ka)

<sup>5.</sup> Bakkulo (Sī, Syā)

pana dhutaṅgena attano kilese na dhuni, kevalaṁ aññe dhutaṅgena ovadati anusāsati Upanandatthero viya, ayaṁ na dhuto dhutavādo. Yathāha "tayidaṁ āyasmā Upanando na dhuto dhutavādo"ti. Yo pana ubhayavipanno Lāļudāyī viya, ayaṁ neva dhuto na dhutavādo. Yathāha "tayidaṁ āyasmā Lāļudāyī neva dhuto na dhutavādo"ti. Yo pana ubhayasampanno āyasmā Mahākassapatthero viya, ayaṁ dhuto ceva dhutavādo ca. Yathāha "tayidaṁ āyasmā Mahākassapo dhuto ceva dhutavādo cā"ti.

Dhutadhammā veditabbāti appicchatā santuṭṭhitā sallekhatā pavivekatā idamaṭṭhitāti ime dhutaṅgacetanāya parivārā pañca dhammā "appicchaṁyeva nissāyā"ti-ādivacanato¹ dhutadhammā nāma. Tattha appicchatā ca santuṭṭhitā ca alobho, sallekhatā ca pavivekatā ca dvīsu dhammesu anupatanti alobhe ceva amohe ca, idamaṭṭhitā ñāṇameva. Tattha alobhena paṭikkhepavatthūsu lobhaṁ, amohena tesveva ādīnavappaṭicchādakaṁ mohaṁ dhunāti. Ālobhena ca anuññātānaṁ paṭisevanamukhena pavattaṁ kāmasukhallikānuyogaṁ, amohena dhutaṅgesu atisallekhamukhena pavattaṁ attakilamathānuyogaṁ dhunāti. Tasmā ime dhammā dhutadhammāti veditabbā.

**Dhutaṅgāni veditabbānī**ti terasa dhutaṅgāni veditabbāni paṁsukūlikaṅgaṁ -pa- nesajjikaṅganti.

Dhutavādānam yadidam Mahākassapoti yattakā dhutavādam vadanti, tesam sabbesampi antare ayam Mahākassapatthero aggoti aggaṭṭhāne ṭhapesi. Mahākassapoti Uruveļakassapo Nadīkassapo Gayākassapo Kumārakassapoti ime khuddānukhuddake there upādāya ayam mahā, tasmā Mahākassapoti vutto.

Imassāpi pañhakamme ayamanupubbikathā—atīte kira kappasatasahassamatthake Padumuttaro nāma Satthā loke udapādi, tasmim Hamsavatīnagaram upanissāya kheme migadāye viharante Vedeho nāma kuṭumbiko asītikoṭidhanavibhavo pātova subhojanam bhuñjitvā uposathaṅgāni²

adhiṭṭhāya gandhapupphādīni gahetvā vihāraṁ gantvā Satthāraṁ pūjetvā vanditvā ekamantaṁ nisīdi. Tasmiṁ ca khaṇe Satthā Mahānisabhattheraṁ nāma tatiyasāvakaṁ "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ dhutavādānaṁ, yadidaṁ Nisabho"ti etadagge ṭhapesi. Upāsako taṁ sutvā pasanno dhammakathāvasāne mahājane uṭṭhāya gate Satthāraṁ vanditvā "bhante sve mayhaṁ bhikkhaṁ adhivāsethā"ti āha. Mahā kho upāsaka bhikkhusaṁghoti. Kittako Bhagavā ti. Aṭṭhasaṭṭhibhikkhusatasahassanti. Bhante ekaṁ sāmaṇerampi vihāre asesetvā bhikkhaṁ adhivāsethāti. Adhivāsesi Bhagavā tuṇhībhāvena. Upāsako Satthu adhivāsanaṁ viditvā gehaṁ gantvā mahādānaṁ sajjetvā punadivase Satthu kālaṁ ārocāpesi. Satthā pattacīvaramādāya bhikkhusaṁghaparivuto upāsakassa gharaṁ gantvā paññatte āsane nisinno dakkhiṇodakāvasāne yāgu-ādīni sampaṭicchanto bhattavissaggaṁ akāsi. Upāsakopi Satthu santike nisīdi.

Tasmim antare **Mahānisabhatthero** pindāya caranto tameva vīthi patipajji. Upāsako disvā utthāya gantvā theram vanditvā "pattam bhante dethā"ti āha. Thero pattam adāsi. Bhante idheva pavisatha, Satthāpi gehe nisinnoti. Na vattissati upāsakāti. Upāsako therassa pattam gahetvā pindapātassa pūretvā nīharitvā adāsi. Tato<sup>1</sup> theram anugantvā nivatto Satthu santike nisīditvā evamāha "bhante Mahānisabhatthero 'Satthā gehe nisinno'ti vuttepi pavisitum na icchi, atthi nu kho etassa tumhākam gunehi atireko guno"ti. Buddhānañca vannamaccheram nāma natthi. Atha Satthā evamāha "upāsaka mayam bhikkham āgamayamānā gehe nisīdāma, so bhikkhu na evam nisīditvā bhikkham udikkhati. Mayam gāmantasenāsane vasāma, so araññasmimyeva vasati. Mayam channe vasāma, so abbhokāsamhiyeva vasati. Iti tassa ayañca ayañca guṇo"ti mahāsamuddam pūrayamāno viya kathesi. Upāsako pakatiyāpi jalamānadīpo telena āsitto<sup>2</sup> viya sutthutaram pasanno hutvā cintesi "kim mayham aññāya sampattiyā, anāgate ekassa Buddhassa santike dhutavādānam aggabhāvatthāya patthanam karissāmī"ti.

So punapi Satthāram nimantetvā teneva nivāmena satta divasāni mahādānam datvā sattame divase Buddhappamukhassa mahābhikkhusamghassa ticīvarāni datvā Satthu pādamūle nipajjitvā evamāha "yam me bhante satta divasāni dānam dentassa mettam kāyakammam mettam vacīkammam mettam manokammam paccupatthitam, imināham na aññam devasampattim vā sakkamārabrahmasampattim vā patthemi, idam pana me kammam anagate ekassa Buddhassa santike etassa Mahānisabhattherena pattatthānantaram pāpunanatthāya terasadhutangadharānam aggabhāvassa saccakāro<sup>1</sup> hotū"ti. Satthā "mahantam thānam iminā patthitam, samijihissati nu kho, no"ti olokento samijjhanabhāvam disvā āha "manāpam te thānam patthitam, anāgate satasahassakappāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tassa tvam tatiyasāvako Mahākassapatthero nāma bhavissasī"ti. Tam sutvā upāsako "Buddhānam dve kathā nāma natthī"ti punadivase pattabbam viya tam sampattim amaññittha. So yāvatāyukam nānappakāram dānam datvā sīlam rakkhitvā nānappakāram kalyānakammam katvā tattha kālam kato sagge nibbatti.

Tato paṭṭhāya devamanussesu sampattim anubhavanto ito ekanavutikappe Vipassisammāsambuddhe Bandhumatim nissāya kheme migadāye viharante devalokā cavitvā aññatarasmim parijiṇṇe brāhmaṇakule nibbatti. Tasmiñca kāle Vipassī Bhagavā sattame sattame samvacchare dhammam katheti, mahantam kolāhalam ahosi. Sakalajambudīpe devatā "Satthā dhammam kathessatī"ti ārocenti. Brāhmaṇo tam sāsanam assosi. Tassa ca nivāsanasāṭako ekova hoti, tathā brāhmaṇiyā. Pārupanam pana dvinnampi ekameva. Sakalanagare **Ekasāṭakabrāhmaṇo**ti paññāyati. Brāhmaṇānam kenacideva kiccena sannipāte sati brāhmaṇim gehe ṭhapetvā sayam gacchati. Brāhmaṇīnam sannipāte sati sayam gehe tiṭṭhati, brāhmaṇī tam vattham pārupitvā gacchati. Tasmim pana divase brāhmaṇo brāhmaṇim āha "bhoti kim rattim dhammassavanam suṇissasi, divā"ti. "Mayam mātugāmajātikā nāma rattim sotum na sakkoma, divā sossāmī"ti brāhmaṇam gehe ṭhapetvā tam vattham pārupitvā upāsikāhi saddhim divā gantvā Satthāram

<sup>1.</sup> Paccayo (Syā, Ka, Sam-Ţtha 2. 169 pitthe ca) Ţīkā pana passitabbā.

vanditvā ekamante nisinnā dhammam sutvā upāsikāhiyeva saddhim āgamāsi. Atha brāhmaņo brāhmaņim gehe ṭhapetvā tam vattham pārupitvā vihāram gato.

Tasmim ca samaye Satthā parisamajjhe alankatadhammāsane nisinno cittabījanim ādāya ākāsagangam otārento viya Sinerum mattham¹ katvā sāgaram nimmathento viya dhammakatham kathesi. Brāhmaņassa parisante nisinnassa dhammam suṇantassa paṭhamayāmasmimyeva sakalasarīram pūrayamānā pañcavaṇṇā pīti uppajji. So pārutavattham saṃgharitvā² "Dasabalassa dassāmī"ti cintesi. Athassa ādīnavasahassam dassayamānam maccheram uppajji. So "brāhmaṇiyā ca mayhañca ekameva vattham, aññam kiñci pārupanam natthi, apārupitvā ca nāma bahi caritum na sakkā"ti sabbathāpi adātukāmo ahosi. Athassa nikkhante paṭhamayāme majjhimayāmepi tatheva pīti uppajji. So tatheva cintetvā tatheva adātukāmo ahosi. Athassa majjhimayāme nikkhante pacchimayāmepi tatheva pīti uppajji. So "taraṇam vā hotu maraṇam vā³, pacchāpi jānissāmī"ti vattham saṃgharitvā Satthu pādamūle ṭhapesi. Tato vāmahattham ābhujitvā dakkhiṇena hatthena tikkhattum apphoṭetvā "jitam me, jitam me"ti tayo vāre nadi.

Tasmim ca samaye Bandhumarājā dhammāsanassa pacchato antosāṇiyam nisinno dhammam suṇāti. Rañño ca nāma "jitam me"ti saddo amanāpo hoti. So purisam pesesi "gaccha etam puccha kim vadasī"ti. So tena gantvā pucchito āha "avasesā hatthiyānādīni āruyha asicammādīni gahetvā parasenam jinanti, na tam jitam acchariyam, aham pana pacchato āgacchantassa duṭṭhagoṇassa muggarena sīsam bhinditvā tam palāpento viya maccheracittam madditvā pārutavattham Dasabalassa adāsim, tam me macchariyam jitan"ti āha. So puriso āgantvā tam pavattim rañño ārocesi. Rājā āha "amhe bhaṇe Dasabalassa anurūpam na jānimha, brāhmaṇo jānī"ti vatthayugam pesesi. Tam disvā brāhmaṇo cintesi "ayam mayham tuṇhī nisinnassa paṭhamam kiñci adatvā Satthu guṇe

<sup>1.</sup> Sinerumatthakam (Syā), Sinerum matthakam (Ka)

<sup>3.</sup> Maraṇam vā hotu amaraṇam vā (Ka)

<sup>2.</sup> Samharitvā (Sī)

kathentassa adāsi, Satthu guņe paţicca uppannena mayhaṁ ko attho"ti tampi vatthayugaṁ Dasabalasseva adāsi. Rājāpi "kiṁ brāhmaṇena katan"ti pucchitvā "tampi tena vatthayugaṁ Tathāgatasseva dinnan"ti sutvā aññānipi dve vatthayugāni pesesi, so tānipi adāsi. Rājā aññānipi cattārīti evaṁ yāva dvattiṁsavatthayugāni pesesi. Atha brāhmaṇo "idaṁ vaḍḍhetvā gahaṇaṁ viya hotī"ti attano atthāya ekaṁ, brāhmaṇiyā ekanti dve vatthayugāni gahetvā tiṁsa yugāni Tathāgatasseva adāsi. Tato paṭṭhāya cassa Satthu vissāsiko jāto.

Atha nam rājā ekadivasam sītasamaye Satthu santike dhammam suņantam disvā satasahassagghanakam attano pārutarattakambalam datvā āha "ito paṭṭhāya imam pārupitvā dhammam suṇāhī"ti. So "kim me iminā kambalena imasmim pūtikāye upanītenā"ti cintetvā antogandhakuṭiyam Tathāgatassa mañcassa upari vitānam katvā agamāsi. Athekadivasam rājā pātova vihāram gantvā antogandhakuṭiyam Satthu santike nisīdi. Tasmim ca samaye chabbaṇṇā Buddharasmiyo kambale paṭihaññanti, kambalo ativiya virocati. Rājā olokento sañjānitvā āha "bhante amhākam esa kambalo, amhehi Ekasāṭakabrāhmaṇassa dinno"ti. Tumhehi mahārāja brāhmaṇo pūjito, brāhmaṇena mayam pūjitāti. Rājā "brāhmaṇo yuttam aññāsi, na mayan"ti pasīditvā yam manussānam upakārabhūtam, tam sabbam aṭṭhaṭṭhakam katvā sabba-aṭṭhakam nāma dānam datvā purohitaṭṭhāne ṭhapesi. Sopi "aṭṭhaṭṭhakam nāma catusaṭṭhi hotī"ti catusaṭṭhi salākābhattāni upanibandhāpetvā yāvajīvam dānam datvā sīlam rakkhitvā tato cuto sagge nibbatti.

Puna tato cuto imasmim kappe Koṇāgamanassa ca Bhagavato Kassapadasabalassa cāti dvinnam Buddhānam antare Bārāṇasiyam kuṭumbiyaghare nibbatto. So vuddhimanvāya gharāvāsam vasanto ekadivasam araññe jaṅghavihāram carati, tasmim ca samaye Paccekabuddho nadītīre cīvarakammam karonto anuvāte appahonte saṁgharitvā ṭhapetum āraddho. So disvā "kasmā bhante saṁgharitvā thapethā"ti āha. Anuvāto

nappahotīti. "Iminā bhante karothā"ti sāṭakaṁ datvā "nibbattanibbattaṭṭhāne me kenaci parihāni mā hotū"ti patthanaṁ paṭṭhapesi.

Atha gharepissa bhaginiyā saddhim bhariyāya kalaham karontiyā Paccekabuddho pindāya pāvisi. Athassa bhaginī Paccekabuddhassa pindapātam datvā tassa bhariyam sandhāya<sup>1</sup> "evarūpam bālam yojanasatena parivajjevyan"ti patthanam patthapesi. Sā gehadvāre<sup>2</sup> thitā sutvā "imāya dinnam bhattam mā esa bhuñjatū'ti pattam gahetvā pindapātam chaddetvā kalalassa pūretvā adāsi. Itarā disvā "bāle mam tāva akkosa vā pahara<sup>3</sup> vā, evarūpassa pana dve asankhyeyyāni pūritapāramissa patthato bhattam chaddetvā kalalam dātum na yuttan"ti āha. Athassa bhariyāya patisankhānam uppajji. Sā "titthatha bhante" ti kalalam chaddetvā pattam dhovitvā gandhacunnena ubbattetvā catumadhurassa pūretvā upari āsittena padumagabbhavannena sappinā vijjotamānam Paccekabuddhassa hatthe thapetvā "yathā ayam pindapāto obhāsajāto, evam obhāsajātam me sarīram hotū"ti patthanam patthapesi. Paccekabuddho anumoditvā ākāsam pakkhandi. Tepi dve jāyampatikā yāvatāyukam kusalam katvā sagge nibbattitvā puna tato cavitvā upāsako Kassapasammāsambuddhakāle Bārānasiyam asītikotivibhavassa setthino putto hutvā nibbatti, itarāpi tādisasseva setthino dhītā hutvā nibbatti.

Tassa vuddhippattassa tameva seṭṭhidhītaraṁ ānayiṁsu. Tassā pubbe adinnavipākassa tassa kammassa ānubhāvena patikulaṁ paviṭṭhamattāya ummārabbhantare sakalasarīraṁ ugghāṭitavaccakuṭi viya duggandhaṁ jātaṁ. Seṭṭhikumāro "kassāyaṁ gandho"ti pucchitvā "seṭṭhikaññāyā"ti sutvā "nīharathā"ti ābhataniyāmeneva⁴ kulagharaṁ pesesi. Sā eteneva nīhārena sattasu ṭhānesu paṭinivattitā.

Tena ca samayena Kassapadasabalo parinibbāyi, tassa ghanakoṭṭimāhi satasahassagghanikāhi rattasuvaṇṇa-iṭṭhakāhi yojanubbedhaṁ cetiyaṁ ārabhiṁsu. Tasmiṁ cetiye kariyamāne sā seṭṭhidhītā cintesi "ahaṁ sattasu ṭhānesu paṭinivattitā, kiṁ me jīvitenā"ti

<sup>1.</sup> Sandhāya evamāha (Sī, Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Gehangane (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Paribhāsa (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Āgatayāneneva (Sī), āgataniyāmeneva (Syā)

attano sarīrābharaṇabhaṇḍakaṁ¹ bhañjāpetvā suvaṇṇa-iṭṭhakaṁ kāresi ratanāyataṁ vidatthivitthinnaṁ caturaṅgulubbedhaṁ. Tato haritālamanosilāpiṇḍaṁ gahetvā aṭṭha uppalahatthake ādāya cetiyakaraṇaṭṭhānaṁ gatā. Tasmiṁ ca khaṇe ekā iṭṭhakāpanti parikkhipitvā āgacchamānā ghaṭaniṭṭhakāya ūnā hoti. Seṭṭhidhītā vaḍḍhakiṁ āha "imaṁ iṭṭhakaṁ ettha ṭhapethā"ti. Amma bhaddake kāle āgatāsi, sayameva ṭhapehīti. Sā āruyha telena haritālamanosilaṁ yojetvā tena bandhanena iṭṭhakaṁ patiṭṭhapetvā upari aṭṭhahi uppalahatthakehi pūjaṁ katvā vanditvā "nibbattanibbattaṭṭhāne me kāyato candanagandho vāyatu, mukhato uppalagandho"ti patthanaṁ katvā cetiyaṁ vanditvā padakkhiṇaṁ katvā agamāsi.

Atha tasmimyeva khane yassa seṭṭhiputtassa paṭhamam geham nītā, tassa tam ārabbha sati udapādi. Nagarepi nakkhattam sanghuṭṭham hoti. So upaṭṭhāke āha "tadā idha ānītā seṭṭhidhītā atthi, kaham sā"ti. Kulagehe sāmīti. Ānetha nam, nakkhattam kīṭissāmāti. Te gantvā tam vanditvā ṭhitā "kim tātā āgatatthā"ti tāya puṭṭhā tam pavattim ācikkhimsu. Tātā mayā ābharaṇabhaṇḍena cetiyam pūjitam, ābharaṇam me natthīti. Te gantvā seṭṭhiputtassa ārocesum. Ānetha nam, piṭandhanam labhissāmāti. Te ānayimsu. Tassā saha gharappavesanena sakalageham candanagandhanceva nīluppalagandhanca vāyi.

Seṭṭhiputto taṁ pucchi "paṭhamaṁ tava sarīrato duggandho vāyi, idāni pana te sarīrato candanagandho, mukhato uppalagandho vāyati, kiṁ etan"ti. Sā ādito paṭṭhāya attanā katakammaṁ ārocesi. Seṭṭhiputto "niyyānikaṁ vata Buddhasāsanan"ti pasīditvā yojanikaṁ suvaṇṇacetiyaṁ kambalakañcukena parikkhipitvā tattha tattha rathacakkappamāṇehi suvaṇṇapadumehi alaṅkari. Tesaṁ dvādasahatthā olambakā honti. So tattha yāvatāyukaṁ ṭhatvā sagge nibbattitvā tato cuto Bārāṇasito yojanamatte ṭhāne aññatarasmiṁ amaccakule nibbatti. Seṭṭhikaññāpi devalokato cavitvā rājakule jeṭṭhadhītā hutvā nibbatti.

Tesu vayapattesu kumārassa vasanagāme nakkhattam sanghuṭṭham. So mātaram āha "sāṭakam me amma dehi, nakkhattam kīḷissāmī"ti. Sā dhotavattham nīharitvā adāsi. Amma thūlam idam, aññam dehīti. Aññam nīharitvā adāsi, tampi paṭikkhipi. Aññam nīharitvā adāsi, tampi paṭikkhipi. Atha nam mātā āha "tāta yādise gehe mayam jātā, natthi no ito sukhumatarassa paṭilābhāya puññan"ti. Tena hi labhanaṭṭhānam gacchāmi ammāti. Putta aham ajjeva tuyham Bārāṇasinagare rajjapaṭilābham icchāmīti. So mātaram vanditvā āha "gacchāmi ammā"ti. Gaccha tātāti. Evam kirassā cittam ahosi "kaham gamissati, idha vā ettha vā gehe nisīdissatī"ti. So pana puññaniyāmena nikkhamitvā Bārāṇasim gantvā uyyāne maṅgalasilāpaṭṭesasīsam pārupitvā nipajji. So ca Bārāṇasirañño kālakatassa sattamo divaso hoti.

Amacco rañño sarīrakiccam katvā rājangaņe nisīditvā mantayimsu "rañño ekā dhītāva atthi, putto natthi, arājakam rajjam na vaṭṭati¹, ko rājā hotī''ti² mantetvā "tvam hohi, tvam hohī''ti āhamsu. Purohito āha "bahum oloketum na vaṭṭati, Phussaratham vissajjemā''ti. Te kumudavaṇṇe cattāro sindhave yojetvā pañcavidham rājakakudhabhaṇḍam setacchattañca rathasmimyeva ṭhapetvā ratham vissajjetvā pacchato tūriyāni paggaṇhāpesum. Ratho pācīnadvārena nikkhamitvā uyyānābhimukho ahosi. "Paricayena uyyānābhimukho gacchati, nivattemā''ti keci āhamsu. Purohito "mā nivattayitthā''ti āha. Ratho kumāram padakkhiṇam katvā ārohanasajjo hutvā aṭṭhāsi. Purohito pārupanakaṇṇam apanetvā pādatalāni olokento "tiṭṭhatu ayam dīpo, dvisahassadīpaparivāresu catūsu dīpesu eso rajjam kāretum'³ yutto''ti vatvā "punapi tūriyāni paggaṇhatha, punapi tūriyāni paggaṇhathā''ti tikkhattum tūriyāni paggaṇhāpesi.

Atha kumāro mukham vivaritvā oloketvā "kena kammena āgatatthā"ti āha. Deva tumhākam rajjam pāpuņātīti. Rājā kahanti. Devattam gato<sup>4</sup> sāmīti. Kati divasā atikkantāti. Ajja

sattamo divasoti. Putto vā dhītā vā natthīti. Dhītā atthi deva, putto natthīti. Karissāmi rajjanti. Te tāvadeva abhisekamaṇḍapaṁ kāretvā rājadhītaraṁ sabbālaṅkārehi alaṅkaritvā uyyānaṁ ānetvā kumārassa abhisekaṁ akaṁsu.

Athassa katābhisekassa sahassagghanakam vattham upaharimsu. So "kimidam tātā"ti āha. Nivāsanavattham devāti. Nanu tātā thūlam, aññam sukhumataram natthīti. Manussānam paribhogavatthesu ito sukhumataram natthi devāti. Tumhākam rājā evarūpam nivāsesīti. Āma devāti. Na maññe puñňavā tumhākam rājā, suvaṇṇabhiṅgāram¹ āharatha, labhissāma vatthanti. Te suvaṇṇabhiṅgāram āharimsu. So uṭṭhāya hatthe dhovitvā mukham vikkhāletvā hatthena udakam ādāya puratthimāya disāya abbhukkiri, tāvadeva ghanapathavim bhinditvā aṭṭha kapparukkhā uṭṭhahimsu. Puna udakam gahetvā dakkhiṇam pacchimam uttaranti evam catassopi disā abbhukkiri, sabbadisāsu aṭṭhaṭṭha katvā dvattimsa kapparukkhā uṭṭhahimsu. So ekam dibbadussam nivāsetvā ekam pārupitvā "Nandarañño vijite suttakantikā itthiyo mā suttam kantimsūti evam bherim carāpethā"ti vatvā chattam ussāpetvā alaṅkatapaṭiyatto hatthikkhandhavaragato nagaram pavisitvā pāsādam āruyha mahāsampattim anubhavi.

Evam kāle gacchante ekadivasam devī rañño mahāsampattim disvā "aho tapassī"ti² kāruññākāram dassesi. "Kimidam devī"ti ca puṭṭhā "atimahatī te deva sampatti, atīte Buddhānam saddahitvā kalyāṇam akattha, idāni anāgatassa paccayam kusalam na karothā"ti āha. Kassa dassāmi,sīlavanto natthīti. "Asuñño deva Jambudīpo arahantehi, tumhe dānameva sajjetha, aham arahante lacchāmī"ti āha. Rājā punadivase pācīnadvāre dānam sajjāpesi. Devī pātova uposathangāni adhiṭṭhāya uparipāsāde puratthābhimukhā urena nipajjitvā "sace etissā disāya arahanto atthi, sve āgantvā amhākam bhikkham gaṇhantū"ti āha. Tassam disāyam arahanto nāhesum, tam sakkāram kapaṇayācakānam adamsu.

Punadivase dakkhiṇadvāre dānam sajjetvā tatheva akāsi, punadivase pacchimadvāre. Uttaradvāre sajjanadivase pana deviyā tatheva nimantite Himavante vasantānam Padumavatiyā puttānam pañcasatānam Paccekabuddhānam jeṭṭhako Mahāpadumapaccekabuddho bhātike āmantesi "mārisā Nandarājā tumhe nimanteti, adhivāsetha tassā"ti. Te adhivāsetvā punadivase Anotattadahe mukham dhovitvā ākāsena āgantvā uttaradvāre otarimsu. Manussā gantvā "pañcasatā deva Paccekabuddhā āgatā"ti rañño ārocesum. Rājā saddhim deviyā gantvā vanditvā pattam gahetvā Paccekabuddhe pāsādam āropetvā tatra tesam dānam datvā bhattakiccāvasāne rājā samghattherassa, devī samghanavakassa pādamūle nipajjitvā "ayyā paccayehi na kilamissanti, mayam puñnena na hāyissāma, amhākam yāvajīvam idha nivāsāya paṭṭiññam dethā"ti paṭiññam kāretvā uyyāne pañca paṇṇasālāsatāni pañca caṅkamasatānīti sabbākārena nivāsatthānam sampādetvā tattha vasāpesum.

Evam kāle gacchante rañño paccanto kupito<sup>1</sup>. So "aham paccantam vūpasametum gacchāmi, tvam Paccekabuddhesu mā pamajjī"ti devim ovaditvā gato. Tasmim anāgateyeva Paccekabuddhānam āyusankhārā khīnā. Mahāpadumapaccekabuddho tiyāmarattim jhānakīlam kīlitvā arunuggamane ālambanaphalakam ālambitvā thitakova anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi, etenupāyena sesāpīti sabbeva parinibbutā. Punadivase devī Paccekabuddhānam nisīdanatthānam haritupalittam kāretvā pupphāni vikiritvā dhūmam datvā tesam āgamanam olokentī nisinnā āgamanam apassantī purisam pesesi "gaccha tāta jānāhi, kim ayyānam kiñci aphāsukan"ti. So gantvā Mahāpadumassa pannasālādvāram vivaritvā tattha apassanto cankamanam gantvā ālambanaphalakam nissāya thitam disvā vanditvā "kālo bhante" ti āha. Parinibbutasarīram kim kathessati, so "niddāyati maññe"ti gantvā pitthipāde hatthena parāmasitvā pādānam sītalatāya ceva thaddhatāya ca parinibbutabhāvam ñatvā dutiyassa santikam agamāsi, evam tatiyassāti sabbesam parinibbutabhāvam natvā rājakulam gato "kaham tāta Paccekabuddhā" ti puttho "parinibbutā devī" ti

\_\_\_\_\_

āha. Devī kandantī rodantī nikkhamitvā nāgarehi saddhim tattha gantvā sādhukīļitam kāretvā Paccekabuddhānam sarīrakiccam katvā dhātuyo gahetvā cetiyam patiṭṭhāpesi.

Rājā paccantam vūpasametvā āgato paccuggamanam āgatam devim pucchi "kim bhadde Paccekabuddhesu nappamajji, nirogā ayyā"ti. Parinibbutā devāti. Rājā cintesi 'evarūpānampi paṇḍitānam maraṇam uppajjati, amhākam kuto mokkho"ti. So nagaram agantvā<sup>2</sup> uyyānameva pavisitvā jeṭṭhaputtam pakkosāpetvā tassa rajjam paṭiyādetvā sayam samaṇakapabbajjam pabbaji. Devīpi "imasmim pabbajite aham kim karissāmī"ti tattheva uyyāne pabbajitā. Dvepi jhānam bhāvetvā tato cutā brahmaloke nibbattimsu.

Tesu tattheva vasantesu amhākam Satthā loke uppajjitvā pavattitavaradhammacakko anupubbena Rājagaham pāvisi. Satthari tattha vasante ayam Pippalimāṇavo³ Magadharaṭṭhe Mahātitthabrāhmaṇagāme Kapilabrāhmaṇassa aggamahesiyā kucchimhi nibbatto, ayam Bhaddā Kāpilānī Maddaraṭṭhe Sāgalanagare Kosiyagottabrāhmaṇassa aggamahesiyā kucchimhi nibbattā. Tesam anukkamena vaḍḍhamānānam Pippalimāṇavassa vīsatime vasse Bhaddāya soļasame vasse sampatte mātāpitaro puttam oloketvā "tāta tvam vayapatto, kulavamso nāma patiṭṭhāpetabbo"ti ativiya nippīļayimsu. Māṇavo āha "mayham sotāpathe evarūpam katham mā kathetha, aham yāva tumhe dharatha, tāva paṭijaggissāmi, tumhākam accayena⁴ nikkhamitvā pabbajissāmī"ti. Te katipāham atikkamitvā puna kathayimsu, sopi tatheva paṭikkhipi. Punapi kathayimsu, punapi paṭikkhipi. Tato patthāya mātā nirantaram kathesiyeva.

Māṇavo "mama mātaram saññāpessāmī"ti rattasuvaṇṇassa nikkhasahassam datvā suvaṇṇakārehi ekam itthirūpam kārāpetvā tassa majjanaghaṭṭanādikammapariyosāne tam rattavattham nivāsāpetvā vaṇṇasampannehi pupphehi ceva nānā-alaṅkārehi ca alaṅkārāpetvā mātaram pakkosāpetvā āha "amma evarūpam ārammaṇam labhanto gehe vasissāmi<sup>5</sup>, alabhanto

<sup>1.</sup> Sādhukīļikam (Sī)

<sup>2.</sup> Āgantvā (Sī)

<sup>3.</sup> Pipphalimāṇavo (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Pacchato (Sī)

<sup>5.</sup> Ṭhassāmi (Sī)

na vasissāmī"ti<sup>1</sup>. Paṇḍitā brāhmaṇī cintesi "mayhaṁ putto puññavā dinnadāno katābhinīhāro, puññaṁ karonto na ekakova akāsi, addhā etena saha katapuññā suvaṇṇarūpakapaṭibhāgāva bhavissatī"ti aṭṭha brāhmaṇe pakkosāpetvā sabbakāmehi santappetvā suvaṇṇarūpakaṁ rathaṁ āropetvā "gacchatha tātā, yattha amhākaṁ jātigottabhogehi samānakule evarūpaṁ dārikaṁ passatha, imameva suvaṇṇarūpakaṁ paṇṇākāraṁ² katvā dethā"ti uyyojesi.

Te "amhākam nāma etam kamman"ti nikkhamitvā "kattha gamissāmā"ti cintetvā "Maddaraṭṭham nāma itthākaro, Maddaraṭṭham gamissāmā"ti Maddaraṭṭhe Sāgalanagaram agamamsu. Tattha tam suvaṇṇarūpakam nhānatitthe ṭhapetvā ekamante nisīdimsu. Atha Bhaddāya dhātī Bhaddam nhāpetvā alamkaritvā sirigabbhe nisīdāpetvā nhāyitum āgacchantī tam rūpakam disvā "ayyadhītā me idhāgatā"ti saññāya santajjetvā "dubbinīte kim tvam idhāgatā"ti talasattikam uggiritvā "gaccha sīghan"ti gaṇḍapasse pahari. Hattho pāsāṇe paṭihato viya kampittha³. Sā paṭikkamitvā "evam thaddham nāma mahāgīvam disvā 'ayyadhītā me'ti saññam uppādesim, ayyadhītāya hi me nivāsanapaṭiggāhikāyapi⁴ ayuttā"ti āha. Atha nam te manussā parivāretvā "evarūpā te sāmidhītā"ti pucchimsu. Kim esā, imāya sataguṇena sahassaguṇena mayham ayyadhītā abhirūpatarā, dvādasahatthe gabbhe nisinnāya padīpakiccam natthi, sarīrobhāseneva tamam vidhamatīti. "Tena hi āgacchā"ti khujjam gahetvā suvaṇṇarūpakam ratham āropetvā Kosiyagottassa brāhmaṇassa gharadvāre ṭhatvā āgamanam nivedayimsu.

Brāhmaņo paţisanthāraṁ katvā "kuto āgatatthā"ti pucchi. Magadharaṭṭhe Mahātitthagāme Kapilabrāhmaṇassa gharatoti. Kiṁ kāraṇā āgatāti. Iminā nāma kāraṇenāti. "Kalyāṇaṁ tātā, samajātigottavibhavo amhākaṁ brāhmaṇo, dassāmi dārikan"ti paṇṇākāraṁ gaṇhi. Te Kapilabrāhmaṇassa sāsanaṁ pahiṇiṁsu "laddhā dārikā, kattabbaṁ karothā"ti. Taṁ sāsanaṁ sutvā Pippalimāṇavassa ārocayiṁsu "laddhā kira dārikā"ti. Māṇavo "ahaṁ na labhissantīti cintesiṁ, ime laddhāti vadanti, anatthiko hutvā paṇṇaṁ pesessāmī"ti rahogato

<sup>1.</sup> Na thassāmīti (Sī)

<sup>3.</sup> Vikampittha (Sī)

<sup>2.</sup> Saccakāram (Sī)

<sup>4.</sup> Nivāsanapaṭiggāhikāpi (Ka)

paṇṇaṁ likhi "Bhaddā attano jātigottabhogānurūpaṁ gharāvāsaṁ labhatu,ahaṁ nikkhamitvā pabbajissāmi, mā pacchā vippaṭisārinī ahosī"ti. Bhaddāpi "asukassa kira maṁ dātukāmo"ti sutvā rahogatā paṇṇaṁ likhi "ayyaputto attano jātigottabhogānurūpaṁ gharāvāsaṁ labhatu, ahaṁ nikkhamitvā pabbajissāmi, mā pacchā vippaṭisārī ahosī"ti. Dve paṇṇāni antarāmagge samāgacchiṁsu. Idaṁ kassa paṇṇanti. Pippalimāṇavena Bhaddāya pahitanti. Idaṁ kassāti. Bhaddāya Pippalimāṇavassa pahitanti ca vutte dvepi vācetvā "passatha dārakānaṁ kamman"ti phāletvā araññe chaḍḍetvā samānapaṇṇaṁ likhitvā ito ca etto ca pesesuṁ. Iti tesaṁ anicchamānānaṁyeva samāgamo ahosi.

Tamdivasameva māṇavo ekam pupphadāmam gahetvā ṭhapesi¹ Bhaddāpi, tāni sayanamajjhe ṭhapesi². Bhuttasāyamāsā ubhopi "sayanam abhiruhissāmā"ti samāgantvā māṇavo dakkhiṇapassena sayanam abhiruhi. Bhaddā vāmapassena abhiruhitvā āha "yassa passe pupphāni milāyanti, tassa rāgacittam uppannanti vijānissāma, imam pupphadāmam na allīyitabban"ti. Te pana aññamaññam sarīrasamphassabhayena tiyāmarattim niddam anokkamantāva vītināmenti, divā pana hāsamattampi nāhosi. Te lokāmisena asamsaṭṭhā yāva mātāpitaro dharanti, tāva kuṭumbam avicāretvā tesu kālaṅkatesu vicārayimsu. Mahatī māṇavassa sampatti sattāsītikoṭidhanam, ekadivasam sarīram ubbaṭṭetvā chaḍḍetabbam suvaṇṇacuṇṇameva magadhanāḷiyā dvādasanāḷimattam laddhum vaṭṭati. Yantabaddhāni saṭṭhi mahātaḷākāni, kammanto dvādasayojaniko, anurādhapurappamāṇā cuddasa gāmā, cuddasa hatthānīkā, cuddasa assānīkā, cuddasa rathānīkā.

So ekadivasam alankata-assam³ āruyha mahājanaparivuto kammantam gantvā khettakoṭiyam ṭhito nangalehi bhinnaṭṭhānato kākādayo sakuņe gaṇḍuppādādipāṇake uddharitvā khādante disvā "tātā ime kim khādantī"ti pucchi. Gaṇḍuppāde ayyāti. Etehi katam pāpam kassa hotīti. Tumhākam ayyāti. So cintesi "sace etehi katam

<sup>1.</sup> Ganthitvā pesesi (Ka)

<sup>3.</sup> Alankataratham (Sī)

<sup>2.</sup> Tāni vāmena majjhe thapetvā (Sī)

pāpam mayham hoti, kim me karissati sattāsītikoṭidhanam, kim dvādasayojaniko kammanto, kim saṭṭhiyantabaddhāni taļākāni, kim cuddasa gāmā, sabbametam Bhaddāya Kāpilāniyā niyyātetvā nikkhamma pabbajissāmī"ti.

Bhaddāpi Kāpilānī tasmim khaņe antaravatthumhi tayo tilakumbhe pattharāpetvā dhātīhi parivutā nisinnā kāke tilapāṇake khādante disvā "ammā kim ime khādantī"ti pucchi pāṇake ayyeti. Akusalam kassa hotīti. Tumhākam ayyeti. Sā cintesi "mayham catuhatthavattham nāļikodanamattañca laddhum vaṭṭati, yadi panetam ettakena janena katam akusalam mayham hoti, addhā bhavasahassenapi vaṭṭato sīsam ukkhipitum na sakkā, ayyaputte āgatamatteyeva sabbam tassa niyyātetvā nikkhamma pabbajissāmī"ti.

Māṇavo āgantvā nhāyitvā pāsādam āruyha mahārahe pallanke nisīdi, athassa cakkavattino anucchavikam bhojanam sajjayimsu. Dvepi bhuñjitvā parijane nikkhante rahogatā phāsukaṭṭhāne nisīdimsu. Tato māṇavo Bhaddam āha "bhadde imam gharam āgacchantī kittakam dhanam āharī"ti. Pañcapaṇṇāsa sakaṭasahassāni ayyāti. Etam sabbam, yā ca imasmim ghare sattāsīti koṭiyo yantabaddhā saṭṭhitaļākādibhedā sampatti atthi, sabbam tuyhamyeva niyyātemīti. Tumhe pana kaham gacchatha ayyāti. Aham pabbajissāmīti. Ayya ahampi tumhākamyeva āgamanam olokayamānā nisinnā, ahampi pabbajissāmīti. Tesam ādittapaṇṇakuṭi viya tayo bhavā upaṭṭhahimsu. Te antarāpaṇato kasāvarasapītāni vatthāni mattikāpatte ca āharāpetvā aññamaññam kese ohārāpetvā "ye loke arahanto, te uddissa amhākam pabbajjā"ti vatvā thavikāya patte osāretvā¹ amse laggetvā pāsādato otarimsu. Gehe dāsesu vā kammakāresu vā na koci sañjāni.

Atha ne brāhmaņagāmato nikkhamma dāsagāmadvārena gacchante ākappakuttavasena dāsagāmavāsino sañjānimsu. Te rodantā pādesu nipatitvā "kim amhe anāthe karotha ayyā"ti āhamsu. "Mayam bhaņe ādittapaṇṇasālā viya tayo bhavāti pabbajimhā, sace

tumhesu ekekam bhujissam karoma, vassasatampi nappahoti. Tumheva tumhākam sīsam dhovitvā bhujissā hutvā jīvathā"ti vatvā tesam rodantānamyeva pakkamimsu. Thero purato gacchanto nivattitvā olokento cintesi "ayam Bhaddā Kāpilānī sakalajambudīpagghanikā itthī mayham pacchato āgacchati. Ṭhānam kho panetam vijjati, yam kocideva evam cinteyya 'ime pabbajitvāpi vinā bhavitum na sakkonti, ananucchavikam karontī'ti. Koci vā pana amhesu manam padūsetvā apāyapūrako bhaveyya¹. Imam pahāya mayā gantum vattatī"ti cittam uppādesi.

So purato gacchanto dvedhāpatham disvā tassa matthake atthāsi. Bhaddāpi āgantvā vanditvā atthāsi. Atha nam āha "bhadde tādisim itthim mama pacchato agacchantim disva 'ime pabbajitvapi vina bhavitum na sakkontī'ti cintetvā amhesu padutthacitto mahājano apāyapūrako bhaveyya. Imasmim dvedhāpathe tvam ekam ganha, aham ekena gamissāmī"ti. "Āma ayya pabbajitānam mātugāmo nāma malam, 'pabbajitvāpi vinā na bhavantī'ti amhākam dosam dassanti<sup>2</sup>, tumhe ekam maggam ganhatha, aham ekam ganhitvā vinā bhavissāmā"ti tikkhattum padakkhinam katvā catūsu thānesu pañcapatitthitena vanditvā dasanakhasamodhānasamujjalam añjalim paggayha "satasahassakappappamāņe addhāne kato mittasanthavo ajja bhijjatī"ti vatvā "tumhe dakkhinajātikā nāma, tumhākam dakkhinamaggo vattati. Mayam mātugāmā nāma vāmajātikā, amhākam vāmamaggo vattatī"ti vanditvā maggam patipannā. Tesam dvedhābhūtakāle ayam mahāpathavī "aham cakkavālagirisinerupabbate dhāretum sakkontīpi tumhākam gune dhāretum na sakkomī"ti vadantī viya viravamānā akampi, ākāse asanisaddo viya pavatti, cakkavālapabbato unnadi<sup>3</sup>.

Sammāsambuddho Veļuvanamahāvihāre Gandhakuṭiyaṁ nisinno pathavīkampanasaddaṁ sutvā "kassa nu kho pathavī kampatī"ti āvajjento "Pippalimāṇavo ca Bhaddā ca Kāpilānī maṁ uddissa appameyyaṁ sampattiṁ pahāya pabbajitā, tesaṁ viyogaṭṭhāne ubhinnampi guṇabalena ayaṁ pathavīkampo jāto, mayāpi etesaṁ saṅgahaṁ kātuṁ vaṭṭatī"ti Gandhakutito nikkhamma

<sup>1.</sup> Apāyūpago bhaveyya (Sī), apāyamuccako na bhaveyya (Ka)

<sup>2.</sup> Passanti (Ka)

<sup>3.</sup> Unnami (Sī), onami (Syā)

sayameva pattacīvaramādāya asītimahātheresu kañci anāmantetvā tigāvutaṁ maggaṁ paccuggamanaṁ katvā Rājagahassa ca Nālandāya ca antare Bahuputtakanigrodharukkhamūle pallaṅkaṁ ābhujitvā nisīdi. Nisīdanto pana aññatarapaṁsukūliko viya anisīditvā Buddhavesaṁ gahetvā asītihatthā ghanabuddharasmiyo vissajjento nisīdi. Iti tasmiṁ khaṇe paṇṇacchattasakaṭacakkakūṭāgārādippamāṇā Buddharasmiyo ito cito ca vipphandantiyo vidhāvantiyo candasahassasūriyasahassa-uggamanakālo¹ viya kurumānā taṁ vanantaṁ ekobhāsaṁ akaṁsu. Dvattiṁsamahāpurisalakhaṇasiriyā samujjalatārāgaṇaṁ viya gaganaṁ, supupphitakamalakuvalayaṁ viya salilaṁ vanantaṁ virocittha. Nigrodharukkhassa khandho nāma seto hoti, pattāni nāma nīlāni, pakkāni rattāni. Tasmiṁ pana divase satasākho nigrodho suvaṇṇavaṇṇova ahosi.

Mahākassapatthero "ayam mayham satthā bhavissati, imāham uddissa pabbajito"ti diṭṭhaṭṭhānato paṭṭhāya oṇatoṇato gantvā tīsu ṭhānesu vanditvā "Satthā me bhante Bhagavā, sāvakohamasmi, Satthā me bhante Bhagavā, sāvakohamasmī"ti āha. Atha nam Bhagavā avoca "Kassapa sace tvam imam nipaccakāram mahāpathaviyā kareyyāsi, sāpi dhāretum na sakkuṇeyya. Tathāgatassa evam guṇamahantatam jānatā² tayā kato nipaccakāro mayham lomampi cāletum na sakkoti. Nisīda Kassapa, dāyajjam te dassāmī"ti. Athassa Bhagavā tīhi ovādehi upasampadam adāsi. Datvā Bahuputtakanigrodhamūlato nikkhamitvā theram pacchāsamaṇam katvā maggam paṭipajji. Satthu sarīram dvattimsamahāpurisalakkhaṇavicittam, Mahākassapassa sattamahāpurisalakkhaṇapaṭimaṇḍitam. So kañcanamahānāvāya pacchābandho viya Satthu padānupadikam anugañchi. Satthā thokam maggam gantvā maggā okkamma aññatarasmim rukkhamūle nisajjākāram dassesi, thero "nisīditukāmo Satthā"ti ñatvā attano pārupanapilotikasaṅghāṭim catugguṇam katvā paññāpesi.

Satthā tasmim nisīditvā hatthena cīvaram parāmasitvā<sup>3</sup> "mudukā kho tyāyam Kassapa pilotikasanghātī"ti<sup>4</sup> āha. Thero "Satthā

<sup>1. ...</sup>uggamanakāle (Sī)

<sup>2.</sup> Guṇamahantatāya (Syā), guṇamahantajātassa (Ka)

<sup>3.</sup> Parimaddanto (Sī)

<sup>4.</sup> Paṭapilotīnam saṅghāṭīti (Sī)

me saṅghāṭiyā mudukabhāvaṁ katheti, pārupitukāmo bhavissatī'ti ñatvā "pārupatu bhante Bhagavā saṅghāṭin''ti āha. Kiṁ tvaṁ pārupissasi Kassapāti. Tumhākaṁ nivāsanaṁ labhanto pārupissāmi bhanteti. "Kiṁ pana tvaṁ Kassapa imaṁ paribhogajiṇṇaṁ paṁsukūlaṁ dhāretuṁ sakkhissasi. Mayā hi imassa paṁsukūlassa gahitadivase udakapariyantaṁ katvā mahāpathavī kampi, imaṁ Buddhānaṁ paribhogajiṇṇaṁ cīvaraṁ nāma na sakkā parittaguṇena dhāretuṁ, paṭibalenevidaṁ paṭipattipūraṇasamatthena jātipaṁsukūlikena gahetuṁ vaṭṭatī''ti vatvā therena saddhiṁ cīvaraṁ parivattesi.

Evam pana cīvaraparivattam katvā therena pārutacīvaram Bhagavā pārupi, Satthu cīvaram thero pārupi. Tasmim samaye acetanāpi ayam mahāpathavī "dukkaram bhante akattha,attanā pārutacīvaram sāvakassa dinnapubbam nāma natthi, aham tumhākam guṇam dhāretum na sakkomī"ti vadantī viya udakapariyantam katvā kampi. Theropi "laddham dāni mayā Buddhānam paribhogacīvaram, kim me idāni uttari kattabbam atthī"ti unnatim akatvā Buddhānam santikeyeva terasa dhutaguṇe samādāya sattadivasamattam puthujjano hutvā aṭṭhame aruṇe saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Satthāpi "Kassapo bhikkhave candūpamo kulāni upasaṅkamati, apakasseva kāyam apakassa cittam niccanavako¹ kulesu appagabbho"ti² evamādīhi suttehi theram thometvā aparabhāge etadeva Kassapasamyuttam aṭṭhuppattim katvā "mama sāsane dhutavādānam bhikkhūnam Mahākassapo aggo"ti theram thānantare thapesīti.

#### Anuruddhattheravatthu

192. Pañcame dibbacakkhukānam yadidam Anuruddhoti dibbacakkhukabhikkhūnam Anuruddhatthero aggoti vadati. Tassa ciṇṇavasitāya aggabhāvo veditabbo. Thero kira bhojanapapañcamattam thapetvā sesakālam ālokam vaḍḍhetvā dibbacakkhunā satte olokentova viharati. Iti ahorattam ciṇṇavasitāya esa dibbacakkhukānam aggo nāma jāto. Apica kappasatasahassam patthitabhāvenapesa dibbacakkhukānam aggova jāto.

Tatrassa pañhakamme<sup>1</sup> ayamanupubbikathā—ayampi hi kulaputto Padumuttarasseva Bhagavato kāle pacchābhattam dhammassavanattham vihāram gacchantena mahājanena saddhim agamāsi. Ayam hi tadā aññataro apākaṭanāmo issarakuṭumbiko ahosi. So Dasabalam vanditvā parisapariyante ṭhito dhammakatham suṇāti. Satthā desanam yathānusandhikam ghaṭetvā<sup>2</sup> ekam dibbacakkhukam bhikkhum etadaggaṭṭhāne ṭhapesi.

Tato kutumbikassa etadahosi "mahā vatāyam bhikkhu, yam evam Satthā sayam dibbacakkhukānam aggatthāne thapesi. Aho vatāhampi anāgate uppajjanakabuddhassa sāsane dibbacakkhukānam aggo bhaveyyan''ti cittam uppādetvā parisantarena gantvā svātanāya Bhagavantam bhikkhusamghena saddhim nimantetvā punadivase Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa mahādānam datvā "mahantam thānantaram mayā patthitan" ti teneva niyāmena ajjatanāya svātanāyāti nimantetvā satta divasāni mahādānam pavattetvāsaparivārassa Bhagavato uttamavatthāni datvā "Bhagavā nāham imam sakkāram dibbasampattiyā na manussasampattiyā atthāya karomi, yam pana tumhe ito sattadivasamatthake bhikkhum dibbacakkhukānam aggatthāne thapayittha, ahampi anāgate ekassa Buddhassa sāsane so bhikkhu viya dibbacakkhukānam aggo bhaveyyan"ti patthanam katvā pādamūle nipajji. Satthā anāgatam oloketvā tassa patthanāya samijjhanabhāvam natvā evamāha "ambho purisa anāgate kappasatasahassapariyosāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tassa sāsane tvam dibbacakkhukānam aggo Anuruddho nāma bhavissasī"ti. Evañca pana vatvā bhattānumodanam katvā vihārameva agamāsi.

Kuṭumbikopi yāva Buddho dharati, tāva avijahitameva kalyāṇakammam katvā parinibbute Satthari niṭṭhite sattayojanike suvaṇṇacetiye bhikkhusamgham upasaṅkamitvā "bhante kim dibbacakkhussa parikamman"ti pucchi. Padīpadānam nāma dātum vaṭṭati upāsakāti. Sādhu bhante karissāmīti sahassadīpānamyeva tāva dīparukkhānam sahassam kāresi, tadanantaram tato parittatare, tadanantaram tato parittatareti anekasahasse dīparukkhe kāresi. Sesadīpā pana aparimāṇā ahesum.

Evam yāvajīvam kalyāṇakammam katvā devesu ca manussesu ca samsaranto kappasatasahassam atikkamitvā Kassapasammāsambuddhassa kāle Bārāṇasiyam kuṭumbiyagehe nibbattitvā parinibbute Satthari niṭṭhite yojanike cetiye bahū kamsapātiyo kārāpetvā sappimaṇḍassa pūretvā majjhe ekekam guļapiṇḍam ṭhapetvā ujjāletvā¹ mukhavaṭṭiyā mukhavaṭṭim phusāpento² cetiyam parikkhipāpetvā attano sabbamahantam kamsapātim kāretvā sappimaṇḍassa pūretvā tassā mukhavaṭṭiyam samantato vaṭṭisahassam jālāpetvā majjhaṭṭhāne thūpikam pilotikāya veṭhetvā jālāpetvā kamsapātim sīsenādāya³ sabbarattim yojanikam cetiyam anupariyāyi. Evam tenāpi attabhāvena yāvajīvam kalyāṇakammam katvā devaloke nibbatto.

Puna anuppanne Buddhe tasmimyeva nagare duggatakulassa gehe paṭisandhim gaṇhitvā Sumanaseṭṭhim nāma nissāya vasi, **Annabhāro**tissa nāmam ahosi. So pana Sumanaseṭṭhi devasikam kapaṇaddhikavaṇibbakayācakānam gehadvāre mahādānam deti. athekadivasam Upariṭṭho nāma Paccekabuddho Gandhamādanapabbate nirodhasamāpattim samāpanno, tato vuṭṭhāya "ajja kassa anuggaham kātum vaṭṭatī"ti vīmamsi. Paccekabuddhā ca nāma duggatānukampakā honti, so "ajja mayā Annabhārassa anuggaham kātum vaṭṭatī"ti cintetvā "idāni Annabhāro aṭavito attano geham āgamissatī"ti ñatvā pattacīvaramādāya Gandhamādanapabbatā vehāsam abbhuggantvā gāmadvāre Annabhārassa sammukhe paccuṭṭhāsi.

Annabhāro Paccekabuddham tucchapattahattham disvā Paccekabuddham abhivādetvā "api bhante bhikkham labhitthā"ti pucchi. Labhissāma mahāpuññāti. "Bhante thokam idheva hothā"ti vegena gantvā attano gehe mātugāmam pucchi "bhadde mayham thapitam bhāgabhattam atthi, natthī"ti. Atthi sāmīti. So tatova gantvā Paccekabuddhassa hatthato pattamādāya āgantvā "bhadde mayam purimabhave kalyāṇakammassa akatattā bhattam paccāsīsamānā

<sup>1.</sup> Majjhe ekekangulantarikam thapetvā (Syā)

<sup>3.</sup> Tam pātim sīse thapetvā (Sī)

<sup>2.</sup> Ghamsāpento (Sī)

viharāma<sup>1</sup>, amhākam dātukāmatāya sati deyyadhammo na hoti, deyyadhamme sati paṭiggāhakam na labhāma, ajja me Upariṭṭhapaccekabuddho diṭṭho, bhāgabhattañca atthi, mayham bhāgabhattam imasmim patte pakkhipāhī''ti.

Byattā itthī "yato mayhaṁ sāmiko bhāgabhattaṁ deti, mayāpi imasmiṁ dāne bhāginiyā bhavitabban"ti attano bhāgabhattampi Upariṭṭhassa Paccekabuddhassa patte patiṭṭhapetvā adāsi. Annabhāro pattaṁ āharitvā Paccekabuddhassa hatthe ṭhapetvā "bhante evarūpā dujjīvitā² muccāmā"ti āha. Evaṁ hotu mahāpuññāti. So attano uttarasāṭakaṁ ekasmiṁ padese attharitvā "bhante idha nisīditvā paribhuñjathā"ti āha. Paccekabuddho tattha nisīditvā navavidhaṁ pāṭikulyaṁ paccavekkhanto paribhuñji. Paribhuttakāle Annabhāro pattadhovana-udakaṁ adāsi. Paccekabuddho niṭṭhitabhattakicco—

"Icchitam patthitam tuyham, sabbameva<sup>3</sup> samijjhatu. Sabbe pūrentu sankappā, cando pannaraso<sup>4</sup> yathā"ti—

anumodanam katvā maggam paṭipajji. Sumanaseṭṭhissa chatte adhivatthā devatā "aho dānam paramadānam upariṭṭhe suppatiṭṭhitan"ti tikkhattum vatvā sādhukāram adāsi. Sumanaseṭṭhi "kim tvam mam ettakam kālam dānam dadamānam na passasī"ti āha. Nāham tava dāne sādhukāram demi, Annabhārena Upariṭṭhapaccekabuddhassa dinnapiṇḍapāte pasīditvā sādhukāram demīti.

Sumanaseṭṭhi cintesi "acchariyam vatidam, aham ettakam kālam dānam dento devatam sādhukāram dāpetum nāsakkhim, ayam Annabhāro mam nissāya vasanto anurūpassa paṭiggāhakapuggalassa laddhattā ekapiṇḍapātadāneneva sādhukāram dāpesi, etassa anucchavikam datvā etam piṇḍapātam mama santakam kātum vaṭṭatī"ti Annabhāram pakkosāpetvā "ajja tayā kassaci kiñci dānam dinnan"ti pucchi. Āma ayya, Upariṭṭhapaccekabuddhassa me attano bhāgabhattam dinnanti. Handa bho kahāpaṇam gaṇhitvā etam piṇḍapātam mayham dehīti. Na demi ayyāti. So yāva sahassam vaḍḍhesi, Annabhāro

<sup>1.</sup> Bhojanam paccāsimsamānā vicarāma (Sī), bhatimpaccāsimsamānā viharāma (Syā)

<sup>2.</sup> Dujįīvikā (Sī)

<sup>3.</sup> Khippameva (Ka)

<sup>4.</sup> Pannarasī (Sī)

<sup>5.</sup> Devatāhi (Sī), devatā (Syā)

<sup>6.</sup> Sādhurūpassa (Sī)

"Sahassenāpi na demī"ti āha. Hotu bho, yadi piṇḍapātaṁ na desi, sahassaṁ gaṇhitvā pattiṁ me dehīti. "Etampi dātuṁ yuttaṁ vā ayuttaṁ vā na jānāmi, ayyaṁ pana Upariṭṭhapaccekabuddhaṁ pucchitvā sace dātuṁ yuttaṁ bhavissati, dassāmī"ti gantvā Paccekabuddhaṁ sampāpuṇitvā "bhante Sumanaseṭṭhi mayhaṁ sahassaṁ datvā tumhākaṁ dinnapiṇḍapāte pattiṁ yācati, dammi vā na dammi vā"ti. Upamaṁ te paṇḍita karissāmi, seyyathāpi kulasatike gāme ekasmiṁyeva ghare dīpaṁ jāleyya, sesā attano attano telena vaṭṭiṁ temetvā jālāpetvā gaṇheyyuṁ, purimadīpassa pabhā atthi, natthīti. Atirekatarā bhante pabhā hotīti. Evameva paṇḍita uļuṅkayāgu vā hotu kaṭacchubhikkhā vā, attano piṇḍapāte paresaṁ pattiṁ dentassa satassa vā detu sahassassa vā, yattakānaṁ deti, tattakānaṁ puññaṁ vaḍḍhati¹. Tvaṁ dento ekameva piṇḍapātaṁ adāsi, Sumanaseṭṭhissa pana pattiyā dinnāya dve piṇḍapātā honti eko tava, eko ca tassāti.

So Paccekabuddham abhivādetvā Sumanaseṭṭhissa santikam gantvā "piṇḍapāte pattim gaṇha sāmī"ti āha. Handa kahāpaṇasahassam gaṇhāti. Nāham piṇḍapātam vikkiṇāmi, saddhāya pana tumhākam pattim demīti. Tāta tvam mayham saddhāya pattim desi, aham pana tuyham guṇam pūjento sahassam demi, gaṇha tātāti. So "evam hotū"ti sahassam gaṇhi. Tāta tuyham sahassam laddhakālato paṭṭhāya sahatthā kammakaraṇakiccam natthi,vīthiyam gharam māpetvā vasa. Yena tuyham attho, tam mam āharāpetvā gaṇhāhīti. Nirodhasamāpattito Vuṭṭhitapaccekabuddhassa dinnapiṇḍapāto nāma tamdivasameva vipākam deti. Tasmā Sumanaseṭṭhi aññam divasam Annabhāram gahetvā rājakulam agacchantopi tamdivasam pana gahetvāva gato.

Annabhārassa puññam āgamma rājā seṭṭhim anoloketvā Annabhārameva olokesi. Kim deva imam purisam ativiya olokesīti. Aññam divasam adiṭṭhapubbattā olokemīti. Oloketabbayuttako esa devāti. Ko panassa oloketabbayuttako guṇoti. Ajja attano bhāgabhattam sayam abhuñjitvā Upariṭṭhapaccekabuddhassa dinnattā mama hatthato sahassam labhi devāti. Konāmo esoti. Annabhāro

nāma devāti. "Tava hatthato laddhattā mamapi hatthato laddhum arahati, ahampissa pūjam karissāmī"ti vatvā sahassam adāsi. Etassa vasanageham jānātha bhaṇeti. Sādhu devāti ekam gehaṭṭhānam sodhentā kuddālena āhatāhataṭṭhāne nidhikumbhiyo gīvāya gīvam āhacca ṭhitā disvā rañño ārocayimsu. Rājā "tena hi gantvā khanathā"ti āha. Tesam khanantānam khanantānam heṭṭhā gacchanti. Puna gantvā rañño ārocayimsu. Rājā "Annabhārassa vacanena khanathā"ti āha. Te gantvā "Annabhārasseva vacanan"ti khanimsu. Kuddālena āhatāhataṭṭhāne ahicchattakamakuļāni viya kumbhiyo uṭṭhahimsu. Te dhanam āharitvā rañño santike rāsim akamsu. Rājā amacce sannipātetvā "imasmim nagare kassa aññassa ettakam dhanam atthī"ti pucchi. Natthi kassaci devāti. Tena hi ayam Annabhāro imasmim nagare dhanaseṭṭhi nāma hotūti. Tamdivasameva seṭṭhicchattam labhi.

So tato paṭṭhāya yāvajīvaṁ kalyāṇakammaṁ katvā tato cuto devaloke nibbatto. Dīgharattaṁ devamanussesu saṁsaritvā amhākaṁ Satthu uppajjanakāle Kapilavatthunagare Amittodanasakkassa¹ gehe paṭisandhiṁ gaṇhi. Nāmaggahaṇadivase panassa **Anuruddho**ti nāmaṁ akaṁsu. Mahānāmasakkassa kaniṭṭhabhātā Satthu cūṭapituputto paramasukhumālo mahāpuñño ahosi. Suvaṇṇapātiyaṁyevassa bhattaṁ uppajji. Athassa mātā ekadivasaṁ "mama puttaṁ natthīti padaṁ jānāpessāmī"ti ekaṁ suvaṇṇapātiṁ aññāya suvaṇṇapātiyā² pidahitvā tucchakaṁyeva pesesi, antarāmagge devatā dibbapūvehi pūresuṁ. Evaṁ mahāpuñño ahosi. Tiṇṇaṁ utūnaṁ anucchavikesu tīsu pāsādesu alaṅkatanāṭakitthīhi parivuto devo viya saṃpattiṁ anubhavi.

Amhākampi bodhisatto tasmim samaye Tusitapurā cavitvā Suddhodanamahārājassa aggamahesiyā kucchismim paṭisandhim gahetvā anukkamena vuddhippatto ekūnatimsa vassāni agāramajjhe vasitvā mahābhinikkhamanam nikkhamitvā anukkamena paṭividdhasabbaññutaññāṇo Bodhimaṇḍe sattasattāham vītināmetvā Isipatane migadāye dhammacakkappavattanam pavattetvā lokānuggaham karonto Rājagaham āgamma "putto me Rājagaham āgato"ti

sutvā "gacchatha bhaṇe mama puttaṁ ānethā"ti pitarā pahite sahassasahassaparivāre dasa amacce ehibhikkhupabbajjāya pabbājetvā Kāļudāyittherena cārikāgamanaṁ āyācito Rājagahato vīsatisahassabhikkhuparivāro nikkhamitvā Kapilavatthupuraṁ gantvā ñātisamāgame anekehi iddhipāṭihāriyehi sappāṭihāriyaṁ vicitradhammadesanaṁ katvā mahājanaṁ amatapānaṁ pāyetvā dutiyadivase pattacīvaramādāya nagaradvāre ṭhatvā "kiṁ nu kho kulanagaraṁ āgatānaṁ Sabbaññubuddhānaṁ āciṇṇan"ti āvajjamāno "sapadānaṁ piṇḍāya caraṇaṁ āciṇṇan"ti ñatvā sapadānaṁ piṇḍāya caranto "putto me¹ piṇḍāya caratī"ti sutvā āgatassa rañño dhammaṁ kathetvā tena sakanivesanaṁ pavesetvā katasakkārasammāno tattha kātabbaṁ ñātijanānuggahaṁ katvā Rāhulakumāraṁ pabbājetvā nacirasseva Kapilavatthupurato Mallaraṭṭhe cārikaṁ caramāno Anupiya-ambavanaṁ agamāsi.

Tasmim samaye Suddhodanamahārājā Sākiyajanam² sannipātetvā āha "sace mama putto agāram ajjhāvasissa, rājā abhavissa cakkavattī sattaratanasamannāgato. Nattāpi me Rāhulakumāro khattiyagaņena saddhim tam parivāretvā acarissa, tumhepi etamattham jānātha. Idāni pana me putto Buddho jāto, khattiyāvassa parivārā hontu. Tumhe ekekakulato ekekam dārakam dethā"ti. Evam vutte ekappahāreneva sahassakhattiyakumārā pabbajimsu. Tasmim samaye Mahānāmo kuṭumbasāmiko hoti. So Anuruddhasakkam upasankamitvā etadavoca "etarahi tāta Anuruddha abhiññātā abhiññātā Sakyakumārā Bhagavantam pabbajitam anupabbajanti, amhākam kule natthi koci agārasmā anagāriyam pabbajito. Tena hi tvam vā pabbaja, aham vā pabbajissāmī"ti. So tassa vacanam sutvā gharāvāse rucim akatvā attasattamo agārasmā anagāriyam pabbajito. Tassa pabbajjānukkamo Samghabhedakakkhandhake³ āgatova.

Evam Anupiya-ambavanam gantvā pabbajitesu pana tesu tasmimyeva antovasse Bhaddiyatthero arahattam pāpuṇi, Anuruddhatthero dibbacakkhum nibbattesi, Devadatto aṭṭha samāpattiyo nibbattesi, Ānandatthero

sotāpattiphale patiṭṭhāsi, Bhagutthero ca Kimilatthero¹ ca pacchā arahattaṁ pāpuṇiṁsu. Tesaṁ pana sabbesampi therānaṁ attano attano āgataṭṭhāne pubbapatthanābhinīhāro āgamissati². Ayaṁ pana Anuruddhatthero Dhammasenāpatissa santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā Cetiyaraṭṭhe Pācīnavaṁsaṁigadāyaṁ gantvā samaṇadhammaṁ karonto satta mahāpurisavitakke vitakkesi, aṭṭhame kilamati. Satthā "Anuruddho aṭṭhame mahāpurisavitakke kilamatī"ti ñatvā "tassa saṅkappaṁ pūressāmī"ti tattha gantvā paññattavarabuddhāsane nisinno aṭṭhamaṁ mahāpurisavitakkaṁ pūretvā catupaccayasantosabhāvanārāmapaṭimaṇḍitaṁ mahā-ariyavaṁsapaṭipadaṁ³ kathetvā ākāse uppatitvā Bhesakalāvanameva gato.

Thero Tathāgate gatamatteyeva tevijjo mahākhīṇāsavo hutvā "Satthā mayham manam jānitvā āgantvā aṭṭhamam mahāpurisavitakkam pūretvā adāsi, so ca me manoratho matthakam patto"ti Buddhānam dhammadesanam attano ca paṭividdhadhammam ārabbha imā gāthā abhāsi4—

"Mama saṅkappamaññāya, Satthā loke anuttaro. Manomayena kāyena, iddhiyā upasaṅkami.

Yadā<sup>5</sup> me ahu saṅkappo, tato uttari desayi. Nippapañcarato Buddho, nippapañcamadesayi.

Tassāham dhammamaññāya, vihāsim sāsane rato. Tisso vijjā anuppattā<sup>6</sup>, katam Buddhassa sāsanan"ti<sup>7</sup>.

Atha nam aparabhāge Satthā Jetavanamahāvihāre viharanto "mama sāsane dibbacakkhukānam Anuruddho aggo"ti aggatthāne thapesi.

## Bhaddiyattheravatthu

193. Chatthe **uccākulikānan**ti ucce kule jātānam. **Bhaddiyo**ti Anuruddhattherena saddhim nikkhamanto Sakyarājā. **Kāļigodhāya putto**ti kālavannā sā devī, Godhāti panassā nāmam. Tasmā Kāligodhāti

- 1. Kimbilatthero (Sī)
- 3. Am 3. 62 pitthe.
- 5. Yathā (Sī, Syā) Am 3. 68 pitthe ca.
- 7. Khu 2. 336 pitthe Theragāthāyam.

- 2. Āvi bhavissati (Sī)
- 4. Udānagāthā āha (Sī)
- 6. Anuppatto (Syā, Ka)

vuccati, tassā puttoti attho. Kasmā panāyam uccākulikānam aggoti vutto, kim tato uccākulikatarā natthīti? Āma natthi. Tassa hi mātā Sākiyānīnam antare vayena sabbajeṭṭhikā, soyeva ca Sākiyakule sampattam rajjam pahāya pabbajito. Tasmā uccākulikānam aggoti vutto. Apica pubbapatthanānubhāvena cesa anupaṭipāṭiyā pañca jātisatāni rājakule nibbattitvā rajjam kāresiyeva. Imināpi kāraņena uccākulikānam aggoti vutto.

Pañhakamme panassa ayamanupubbikathā—ayampi hi atīte Padumuttarabuddhakāle mahābhogakule nibbatto vuttanayeneva dhammassavanatthāya gato. Taṁdivasaṁ Satthāraṁ¹ ekaṁ bhikkhuṁ uccākulikānaṁ bhikkhūnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ² disvā "mayāpi anāgate ekassa Buddhassa sāsane uccākulikānaṁ bhikkhūnaṁ aggena bhavituṁ vaṭṭatī"ti Tathāgataṁ nimantetvā satta divasāni Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā "bhante ahaṁ imassa dānassa phalena nāññaṁ sampattiṁ ākaṅkhāmi, anāgate pana ekassa Buddhassa sāsane uccākulikānaṁ bhikkhūnaṁ aggo bhaveyyan"ti patthayitvā pādamūle nipajji.

Satthā anāgatam olokento samijjhanabhāvam disvā "samijjhissati te idam kammam, ito kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tvam tassa sāsane uccākulikānam bhikkhūnam aggo bhavissasī"ti byākaritvā bhattānumodanam katvā vihāram agamāsi. Sopi tam byākaraṇam labhitvā uccākulikasamvattanikakammam pucchitvā dhammāsanāni kāretvā tesu paccattharaṇāni santharāpetvā dhammabījaniyo dhammakathikavaṭṭam uposathāgāre padīpateladānanti evam yāvajīvam bahuvidham kalyāṇakammam katvā tattha kālakato devesu ca manussesu ca samsaranto Kassapadasabalassa ca amhākanca Bhagavato antare Bārānasiyam kutumbiyaghare nibbatto.

Tena ca samayena sambahulā Paccekabuddhā Gandhamādanapabbatā āgamma Bārāṇasiyaṁ Gaṅgāya tīre phāsukaṭṭhāne nisīditvā piṇḍapātaṁ paribhuñjanti, so kuṭumbiyo tesaṁ nibaddhameva tasmiṁ ṭhāne bhattavissaggakaraṇaṁ

ñatvā aṭṭha pāsāṇaphalakāni attharitvā yāvajīvaṁ Paccekabuddhe upaṭṭhahi. Athekaṁ Buddhantaraṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Kapilavatthunagare khattiyakule nibbatti. Nāmaggahaṇadivase cassa **Bhaddiyakumāro**ti nāmaṁ akaṁsu. So vayaṁ āgamma heṭṭhā Anuruddhasutthe vuttanayeneva channaṁ khattiyānaṁ abbhantaro hutvā Satthari Anupiya-ambavane viharante Satthu santike pabbajitvā arahattaṁ pāpuṇi. Atha Satthā aparabhāge Jetavanamahāvihāre viharanto "mama sāsane uccākulikānaṁ Kāḷigodhāya putto Bhaddiyatthero aggo"ti aggaṭṭhāne ṭhapesi.

### Lakundakabhaddiyattheravatthu

194. Sattame mañjussarānanti madhurassarānam. Lakuṇḍakabhaddiyoti ubbedhena rasso, nāmena Bhaddiyo. Tassāpi pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare mahābhogakule nibbatto vuttanayeneva dhammassavanatthāya vihāraṁ gato. Tasmiṁ samaye Satthāraṁ ekaṁ mañjussaraṁ bhikkhuṁ etadagge ṭhapentaṁ disvā "aho vatāhampi anāgate ayaṁ bhikkhu viya ekassa Buddhassa sāsane mañjussarānaṁ bhikkhūnaṁ aggo bhaveyyan"ti cittaṁ uppādetvā Satthāraṁ nimantetvā satta divasāni Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā "bhante ahaṁ imassa dānassa phalena na aññaṁ sampattiṁ ākaṅkhāmi, anāgate pana ekassa Buddhassa sāsane mañjussarānaṁ bhikkhūnaṁ aggo bhaveyyan"ti patthayitvā Satthu pādamūle nipajji. Satthā anāgataṁ olokento samijjhanabhāvaṁ disvā "samijjhissati te idaṁ kammaṁ, ito kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tvaṁ tassa sāsane mañjussarānaṁ bhikkhūnaṁ aggo bhavissasī"ti byākaritvā vihāraṁ agamāsi.

Sopi tam byākaraṇam labhitvā yāvajīvam kalyāṇakammam katvā tato kālakato devesu ca manussesu ca samsaranto Vipassīsammāsambuddhakāle **Cittapattakokilo** nāma hutvā kheme migadāye vasanto ekadivasam Himavantam gantvā madhuram ambaphalam tuṇḍena gahetvā āgacchanto bhikkhusamghaparivutam Satthāram disvā cintesi "aham aññesu divasesu rittako Tathāgatam passāmi, ajja pana me imam ambapakkam

puttakānam atthāya ābhatam. Tesam aññampi āharitvā dassāmi, imam pana Dasabalassa dātum vaṭṭatī"ti otaritvā ākāse carati. Satthā tassa cittam ñatvā Asokattheram nāma upaṭṭhākam olokesi, so pattam nīharitvā Satthu hatthe ṭhapesi. So Kokilo Dasabalassa patte ambapakkam patiṭṭhāpesi. Satthā tattheva nisīditvā tam paribhuñji. Kokilo pasannacitto punappunam Dasabalassa guṇe āvajjetvā Dasabalam vanditvā attano kulāvakam gantvā sattāham pītisukhena vītināmesi. Ettakam tasmim attabhāve kalyāṇakammam, imināssa kammena¹ saro madhuro ahosi.

Kassapasammāsambuddhakāle pana cetiye āraddhe "kim pamāṇam karoma, sattayojanappamāṇam. Atimahantam etam, chayojanam karoma. Idampi atimahantam, pañcayojanam karoma, catuyojanam, tiyojanam, dviyojanam"ti vutte ayam tadā jeṭṭhavaḍḍhakī hutvā "etha bho anāgate sukhapaṭijaggiyam kātum vaṭṭatī"ti vatvā rajjum ādāya parikkhipanto gāvutamattake ṭhatvā "ekekam mukham gāvutam gāvutam hotu, cetiyam yojanāvaṭṭam yojanubbedham bhavissatī"ti āha. Te tassa vacane aṭṭhamsu. Iti appamāṇassa Buddhassa pamāṇam akāsīti. Tena kammena nibbattanibbattaṭṭhāne aññehi hīnatarappamāṇo ahosi. So amhākam Satthu kāle Sāvatthiyam mahābhogakule nibbatti. "Bhaddiyo"tissa nāmam akamsu. So vayappatto Satthari Jetavanamahāvihāre paṭivasante vihāram gantvā dhammadesanam sutvā paṭiladdhasaddho pabbajitvā Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā vipassanāya kammam karonto arahattam pāpuṇi. Atha nam Satthā aparabhāge ariyavaragaṇamajjhe nisinno mañjussarānam bhikkhūnam aggaṭṭhāne ṭhapesi.

# Piņdolabhāradvājattheravatthu

195. Aṭṭhame sīhanādikānanti sīhanādam nadantānam.

Piṇḍolabhāradvājoti so kira arahattam pattadivase avāpuraṇam ādāya vihārena vihāram pariveṇena pariveṇam gantvā "yassa magge vā phale vā kaṅkhā atthi, so mam pucchatū"ti sīhanādam nadanto vicari. Buddhānampi purato ṭhatvā

"Imasmim bhante sāsane kattabbakiccam mayham matthakam pattan"ti sīhanādam nadi. Tasmā sīhanādikānam aggo nāma jāto.

Pañhakamme panassa ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttarabuddhakāle pabbatapāde sīhayoniyam nibbatto. Satthā paccūsasamaye lokam volokento tassa hetusampattim disvā Hamsavatiyam piṇḍāya caritvā pacchābhattam sīhe gocarāya pakkante tassa vasanaguham pavisitvā ākāse pallankam ābhujitvā nirodham samāpajjitvā nisīdi. Sīho gocaram labhitvā nivatto guhādvāre thito antoguhāyam Dasabalam nisinnam disvā "mama vasanaṭṭhānam āgantvā añno satto nisīditum samattho nāma natthi, mahanto vatāyam puriso, yo antoguhāyam pallankam ābhujitvā nisinno. Sarīrappabhāpissa samantā pharitvā¹ gatā, mayā evarūpam acchariyam nadiṭṭhapubbam. Ayam puriso imasmim loke pūjaneyyānam aggo bhavissati, mayāpissa yathāsatti yathābalam sakkāram kātum vaṭṭatī"ti jalajathalajāni nānākusumāni āharitvā bhūmito yāva nisinnapallankaṭṭhānā pupphāsanam santharitvā sabbarattim sammukhaṭṭhāne Tathāgatam namassamāno aṭṭhāsi. Punadivase purāṇapupphāni apanetvā navapupphehi āsanam santhari.

Eteneva niyāmena satta divasāni pupphāsanam paññāpetvā balavapītisomanassam nibbattetvā guhādvāre ārakkham gaņhi. Sattame divase Satthā nirodhato vuṭṭhāya guhādvāre aṭṭhāsi. Sīhopi migarājā Tathāgatam tikkhattum padakkhiṇam katvā catūsu ṭhānesu vanditvā paṭikkamitvā aṭṭhāsi. Satthā "vaṭṭissati ettako upanissayo etassā"ti vehāsam abbhuggantvā vihārameva gato.

Sopi sīho Buddhaviyogena dukkhito kālam katvā Hamsavatīnagare mahāsālakule² paṭisandhim gaṇhitvā vayappatto ekadivasam nagaravāsīhi saddhim vihāram gantvā dhammadesanam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum sīhanādikānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā vuttanayeneva sattāham mahādānam pavattetvā tam ṭhānantaram patthetvā Satthārā samijjhanabhāvam³ disvā byākato yāvajīvam kusalam katvā tattha kālakato devesu ca

manussesu ca samsaranto imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare brāhmaṇamahāsālakule nibbatti. Nāmena Bhāradvājo nāma ahosi. So vayappatto tayo vede uggahetvā pañca māṇavasatāni mante vācento vicarati. So attano jeṭṭhakabhāvena nimantanaṭṭhānesu sabbesam bhikkham sayameva sampaṭicchi. Eso kira īsakam loladhātuko ahosi. So tehi māṇavehi saddhim "kuhim yāgu kuhim bhattan"ti yāgubhattakhajjakāneva pariyesamāno carati. So gatagataṭṭhāne piṇḍameva paṭimānento caratīti **Piṇḍolabhāradvājo**teva paññāyi.

So ekadivasam Satthari Rājagahamanuppatte dhammakatham sutvā paṭiladdhasaddho pabbajitvā vipassanāya kammam karonto arahattam pāpuṇi. Arahattam pattavelāyameva avāpuraṇam ādāya vihārena vihāram pariveṇena pariveṇam gantvā "yassa magge vā phale vā kaṅkhā atthi, so mam pucchatū"ti sīhanādam nadanto vicari. So ekadivasam Rājagahaseṭṭhinā¹ veļuparamparāya ussāpetvā ākāse laggitam jayasumanavaṇṇam candanasārapattam iddhiyā ādāya sādhukāram dadantena mahājanena parivuto vihāram āgantvā Tathāgatassa hatthe ṭhapesi. Satthā jānantova paṭipucchi "kuto te Bhāradvāja ayam patto laddho"ti. So laddhakāraṇam kathesi. Satthā "tvam evarūpam uttarimanussadhammam² mahājanassa dassesi, akattabbam tayā katan"ti anekapariyāyena vigarahitvā "na bhikkhave gihīnam uttarimanussadhammam iddhipāṭihāriyam dassetabbam, yo dasseyya, āpatti dukkaṭassā"ti³ sikkhāpadam paññāpesi.

Atha bhikkhusamghamajjhe kathā udapādi "Sīhanādiyatthero arahattam pattadivase bhikkhusamghamajjhe 'yassa magge vā phale vā kankhā atthi, so mam pucchatū'ti kathesi. Buddhānampi sammukhe attano arahattappattim kathesi, añne sāvakā tuṇhī ahesum. Attano sīhanādiyabhāveneva mahājanassa pasādam janetvā vehāsam abbhuggantvā candanasārapattanca gaṇhī'ti. Te bhikkhū ime tayopi guṇe ekato katvā Satthu kathayimsu. Buddhā ca nāma garahitabbayuttakam garahanti, pasamsitabbayuttakam pasamsantīti imasmim ṭhāne therassa pasamsitabbayuttameva angam gahetvā "tiṇṇam kho pana bhikkhave indriyānam bhāvitattā

bahulīkatattā Bhāradvājo bhikkhu aññam byākāsi 'khīṇā jāti, vusitam brahmacariyam, katam karaṇīyam, nāparam itthattāyāti pajānāmī'ti. Katamesam tiṇṇam, satindriyassa samādhindriyassa paññandriyassa. Imesam kho bhikkhave tiṇṇam indriyānam bhāvitattā bahulīkatattā Bhāradvājo bhikkhu aññam byākāsi 'khīṇā jāti, vusitam brahmacariyam, katam karaṇīyam, nāparam itthattāyāti pajānāmī'ti"¹ theram pasamsitvā sīhanādikānam bhikkhūnam aggatṭhāne ṭhapesi.

## Mantāṇiputta-puṇṇattheravatthu

196. Navame Puṇṇo Mantāṇiputtoti nāmena Puṇṇo, Mantāṇibrāhmaṇiyā pana so puttoti Mantāṇiputto. Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttaradasabalassa uppattito puretarameva Hamsavatīnagare brāhmaṇamahāsālakule nibbatti. Tassa nāmaggahaṇadivase Gotamoti nāmam akamsu. So vayappatto tayo vede uggaṇhitvā sabbasippesu kovido hutvā pañcamāṇavakasataparivāro vicaranto tayopi vede oloketvā mokkhadhammam adisvā² "idam vedatthayam nāma kadalikkhandho viya bahi maṭṭham anto nissāram, imam gahetvā vicaraṇam thusakoṭṭanasadisam³ hoti, kim me iminā"ti isipabbajjam pabbajitvā brahmavihāre nibbattetvā "aparihīnajjhāno brahmalokūpapanno bhavissāmī"ti⁴ pañcahi māṇavakasatehi saddhim pabbatapādam gantvā isipabbajjam pabbaji. Tassa parivārāni aṭṭhārasa jaṭilasahassāni ahesum. So pañca abhiññā aṭṭha samāpattiyo nibbattetvā tesampi kasiṇaparikammam ācikkhi. Te tassa ovāde ṭhatvā sabbepi pañca abhiññā aṭṭha samāpattiyo nibbattesum.

Addhāne atikkante tassa Gotamatāpasassa mahallakakāle Padumuttaradasabalo paṭhamābhisambodhim

pavattitavaradhammacakko bhikkhusatasahassaparivāro Hamsavatīnagaram upanissāya vihāsi. So ekadivasam paccūsasamaye lokam olokento Gotamatāpasassa

<sup>1.</sup> Sam 3. 197 pitthe.

<sup>2.</sup> Gavesanto (Sī)

<sup>3.</sup> Thusabhojanasadisam (Syā), thusakotthasadisam (Ka)

<sup>4.</sup> Brahmalokam kampento gamissāmīti (Sī)

<sup>5.</sup> Paramābhisambodhim (Sī, Syā)

parisāya arahattūpanissayam Gotamatāpasassa ca "aham anāgate uppajjamānakabuddhassa sāsane dhammakathikabhikkhūnam aggo bhaveyyan"ti patthanabhāvanca disvā pātova sarīrapaṭijagganam katvā attano pattacīvaram sayameva gahetvā annātakavesena Gotamatāpasassa antevāsikesu vanamūlaphalāphalatthāya gatesu gantvā Gotamassa paṇṇasālādvāre aṭṭhāsi. Gotamo Buddhānam uppannabhāvam ajānantopi dūratova Dasabalam disvā "ayam puriso lokato mutto hutvā pannāgati, yathā assa sarīranipphatti yehi ca lakkhaṇehi samannāgato agāramajjhe vā tiṭṭhanto cakkavattī rājā hoti, pabbajanto vā vivaṭṭacchado Sabbañnubuddho hotī"ti natvā paṭhamadassaneneva Dasabalam abhivādetvā "ito etha Bhagavā"ti Buddhāsanam pañnāpetvā adāsi. Tathāgato tāpasassa dhammam desayamāno nisīdi.

Tasmim samaye te jatilā "panītapanītam vanamūlaphalāphalam ācariyassa datvā sesakam paribhunjissāmā"ti agacchantā Dasabalam uccāsane, ācariyam pana nīcāsane nisinnam disvā "passatha, mayam 'imasmim loke amhākam ācariyena uttaritaro natthī'ti vicarāma, idāni pana no ācariyam nīcāsane nisīdāpetvā uccāsane nisinnako eko paññāyati, mahanto vatāyam puriso bhavissatī"ti pitakāni gahetvā āgacchanti. Gotamatāpaso "ime mam Dasabalassa santike vandeyyun"ti bhīto dūrato āha "tātā mā mam vandittha, sadevake loke aggapuggalo sabbesam vandanāraho puriso idha nisinno, etam vandathā"ti. Tāpasā "na ajānitvā ācariyo kathessatī"ti<sup>1</sup> sabbeva Tathāgatassa pāde vandimsu. "Tātā amhākam aññam Dasabalassa databbayuttakam bhojanam natthi, imam vanamūlaphalāphalam dassāmā"ti panītapanītam Buddhānam patte patitthāpesi. Satthā vanamūlaphalāphalam paribhuñji. Tadanantaram tāpasopi saddhim antevāsikehi paribhuñji, Satthā bhattakiccam katvā "dve aggasāvakā bhikkhusatasahassam gahetvā āgacchantū"ti cintesi. Tasmim khane aggasāvako Mahādevalatthero<sup>2</sup> "kaham nu kho

<sup>1.</sup> Kathesīti (Syā, Ka)

Satthā gato"ti āvajjento "Satthā amhākam āgamanam paccāsīsatī"ti bhikkhusatasahassam gahetvā Satthu santikam gantvā vanditvā namassamāno aṭṭhāsi.

Gotamo antevāsike āha "tātā amhākaṁ añño sakkāro natthi, bhikkhusaṁgho dukkhena¹ thito. Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa pupphāsanaṁ paññāpessāma, jalajathalajapupphāni āharathā"ti. Te tāvadeva pabbatapādato vaṇṇagandhasampannāni pupphāni iddhiyā āharitvā Sāriputtattherassa vatthumhi vuttanayeneva āsanāni paññāpayiṁsu. Nirodhasamāpattisamāpajjanampi chattadhāraṇampi sabbaṁ vuttanayeneva veditabbaṁ.

Satthā sattame divase nirodhato vuṭṭhāya parivāretvā ṭhite tāpase disvā dhammakathikabhāve etadaggappattam sāvakam āmantesi "iminā bhikkhu isigaņena mahāsakkāro² kato, etesam pupphāsanānumodanam karohī"ti. So Satthu vacanam sampaṭicchitvā tīṇi piṭakāni sammasitvā anumodanam akāsi. Tassa desanāpariyosāne Satthā sayam brahmaghosam nicchāretvā dhammam desesi. Desanāpariyosāne ṭhapetvā Gotamatāpasam sesā aṭṭhārasa sahassajatilā arahattam pāpunimsu.

Gotamo pana tenattabhāvena paṭivedhaṁ kātuṁ asakkonto Bhagavantaṁ āha "Bhagavā yena bhikkhunā paṭhamaṁ dhammo desito, ko nāma ayaṁ tumhākaṁ sāsane"ti. Ayaṁ Gotama mayhaṁ sāsane dhammakathikānaṁ aggoti. "Ahampi bhante imassa satta divasāni katassa adhikārassa phalena ayaṁ bhikkhu viya anāgate ekassa Buddhassa sāsane dhammakathikānaṁ aggo bhaveyyan"ti patthanaṁ katvā pādamūle nipajji.

Satthā anāgatam oloketvā anantarāyenassa patthanāya samijjhanabhāvam ñatvā "anāgate kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tvam tassa sāsane dhammakathikānam aggo bhavissasī"ti byākaritvā te arahattappatte tāpase "etha bhikkhavo"ti āha. Sabbe antarahitakesamassū iddhimayapattacīvaradharā

vassasaṭṭhikattherasadis $\bar{a}^1$  ahesum. Satth $\bar{a}$  bhikkhusamgham $\bar{a}$ d $\bar{a}$ ya vih $\bar{a}$ ram gato.

Gotamopi yāvajīvam Tathāgatam paricaritvā yathābalam kalyānakammam katvā kappasatasahassam devesu ca manussesu ca samsaritvā amhākam Bhagavato kāle Kapilavatthunagarassa avidūre Donavatthubrāhmanagāme brāhmanamahāsālakule nibbatti. Tassa nāmaggahanadivase Punnamānavoti nāmam akamsu. Satthari abhisambodhim patvā pavattitavaradhammacakke anupubbena āgantvā Rājagaham upanissāya viharante Aññāsikondaññatthero Kapilavatthum gantvā<sup>2</sup> attano bhāgineyyam Punnamānavam pabbājetvā punadivase Dasabalassa santikam agantva Bhagavantam vanditva apucchitva nivāsatthāya Chaddantadaham gato. Punnopi Mantāniputto mātulena Aññāsikondaññattherena saddhim Dasabalassa santikam agantvā "mayham pabbajitakiccam matthakam pāpetvāva Dasabalassa santikam gamissāmī"ti Kapilavatthusmimyeva ohīno yonisomanasikāre kammam karonto nacirasseva arahattam pāpuni. Tassa santike pabbajitakulaputtāpi pañcasatā ahesum. Thero sayam dasakathāvatthulābhitāya tepi dasahi kathāvatthūhi ovadati. Te tassa ovāde thatvā sabbeva arahattam pattā.

Te attano pabbajitakiccam matthakam pattam ñatvā upajjhāyam upasankamitvā āhamsu "bhante amhākam kiccam matthakam pattam, dasannañca mahākathāvatthūnam lābhino, samayo no Dasabalam passitun"ti. Thero tesam katham sutvā cintesi "mama dasakathāvatthulābhitam Satthā jānāti, aham dhammam desento dasa kathāvatthūni amuñcantova³ desemi. Mayi gacchante sabbepime bhikkhū parivāretvā gacchissanti, evam gaṇasangaṇikāya gantvā pana ayuttam mayham Dasabalam passitum, ime tāva gantvā passantū"ti te bhikkhū āha "āvuso tumhe purato gantvā Tathāgatam passatha, mama vacanena Dasabalassa pāde vandatha, ahampi tumhākam gatamaggena gamissāmī"ti.

Te therā sabbepi Dasabalassa jātibhūmiraṭṭhavāsino sabbe khīṇāsavā sabbe dasakathāvatthulābhino attano upajjhāyassa ovādam abhinditvā<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> Vassasatikattherasadisā (Sī)

<sup>3.</sup> Amuñcitvāva (Sī)

<sup>2.</sup> Āgantvā (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Amadditvā theram vanditvā (Sī)

anupubbena cārikam carantā saṭṭhiyojanamaggam atikkamma Rājagahe Veļuvanamahāvihāram gantvā Dasabalassa pāde vanditvā ekamantam nisīdimsu. Āciṇṇam kho panetam Buddhānam Bhagavantānam āgantukehi bhikkhūhi saddhim paṭisammoditunti Bhagavā tehi saddhim "kacci bhikkhave khamanīyan"ti-ādinā nayena madhurapaṭisanthāram katvā "kuto ca tumhe bhikkhave āgacchathā"ti pucchi. Tehi "jātibhūmito"ti vutte "ko nu kho bhikkhave jātibhūmiyam jātibhūmakānam bhikkhūnam sabrahmacārīhi¹ evam sambhāvito attanā ca appiccho appicchakathanca bhikkhūnam kattā"ti dasakathāvatthulābhim bhikkhum pucchi. Tepi "Puṇṇo nāma bhante āyasmā Mantāṇiputto"ti ārocayimsu. Tam katham sutvā āyasmā Sāriputto therassa dassanakāmo ahosi.

Atha Satthā Rājagahato Sāvatthiṁ agamāsi. Puṇṇatthero Dasabalassa tattha āgatabhāvaṁ sutvā "Satthāraṁ passissāmī"ti gantvā antogandhakuṭiyaṁyeva Tathāgataṁ sampāpuṇi. Satthā tassa dhammaṁ desesi. Thero dhammaṁ sutvā Dasabalaṁ vanditvā paṭisallānatthāya Andhavanaṁ gantvā aññatarasmiṁ rukkhamūle divāvihāraṁ nisīdi. Sāriputtattheropi tassa gamanaṁ sutvā sīsānulokiko gantvā okāsaṁ sallakkhetvā taṁ rukkhamūlaṁ upasaṅkamitvā therena saddhiṁ sammoditvā sattavisuddhikkamaṁ² pucchi. Theropissa pucchitaṁ pucchitaṁ byākāsi. Te aññamaññassa subhāsitaṁ samanumodiṁsu. Atha Satthā aparabhāge bhikkhusaṁghamajjhe nisinno theraṁ dhammakathikānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Mahākaccānattheravatthu

197. Dasame **saṁkhittena bhāsitassā**ti saṁkhittena kathitadhammassa. **Vitthārena atthaṁ vibhajantānan**ti taṁ desanaṁ vitthāretvā atthaṁ vibhajamānānaṁ. Aññe kira Tathāgatassa saṅkhepavacanaṁ atthavasena vā pūretuṁ sakkonti byañjanavasena vā, ayaṁ pana thero ubhayavasenapi sakkoti. Tasmā aggoti vutto. Pubbapatthanāpi cassa evarūpāva.

Ayam panassa panhakamme anupubbikatha—ayam kira Padumuttarasammāsambuddhakāle gahapatimahāsālakule nibbattitvā vuddhippatto ekadivasam vuttanayeneva vihāram gantvā parisapariyante thito dhammam sunanto Satthāram attanā<sup>1</sup> samkhittena bhāsitassa vitthārena attham vibhajantanam aggatthane thapentam ekam bhikkhum disva "mahanto vatāyam bhikkhu, yam Satthā evam vanneti, mayāpi anāgate ekassa Buddhassa sāsane evarūpena bhavitum vattatī"ti Satthāram nimantetvā vuttanayeneva sattāham mahādānam datvā "bhante aham imassa sakkārassa phalena na aññam sampattim patthemi, anāgate pana ekassa Buddhassa sāsane ito sattadivasamatthake tumhehi thānantare thapitabhikkhu viya ahampi tam thanantaram labheyyan"ti patthanam katva pādamūle nipajji. Satthā anāgatam olokento "samijjhissati imassa kulaputtassa patthanā"ti disvā "ambho kulaputta anāgate kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tvam tassa sāsane samkhittena bhāsitassa vitthārena attham vibhajantānam aggo bhavissasī"ti byākaritvā anumodanam katvā pakkāmi.

Sopi kulaputto yāvajīvam kusalam katvā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā Kassapabuddhakāle Bārāṇasiyam kulagehe paṭisandhim gahetvā Satthari parinibbute suvaṇṇacetiyakaraṇaṭṭhānam gantvā satasahassagghanikāya suvaṇṇiṭṭhakāya pūjam katvā "Bhagavā mayham nibbattanibbattaṭṭhāne sarīram suvaṇṇavaṇṇam hotū"ti patthanam akāsi. Tato yāvajīvam kusalakammam katvā ekam Buddhantaram devamanussesu samsaritvā amhākam Dasabalassa uppattikāle Ujjeninagare purohitassa gehe nibbatti. Tassa nāmaggahaṇadivase "mayham putto suvaṇṇavaṇṇasarīro attanāva attano nāmam gahetvā āgato"ti Kañcanamāṇavotevassa nāmam akamsu. So vuddhimanvāya tayo vede uggaṇhitvā pitu accayena purohitaṭṭhānam labhi. So gottavasena Kaccāno nāma jāto.

Caṇḍapajjotarājā amacce sannipātetvā āha "Buddho loke nibbatto, taṁ ānetuṁ samatthā gantvā ānetha tātā"ti. Deva añño Dasabalaṁ ānetuṁ samattho nāma natthi, ācariyo

Kaccānabrāhmaņova samattho, tam pahiņathāti. Rājā tam pakkosāpetvā "tāta Dasabalassa santikam gacchāhī"ti āha. Gantvā pabbajitum labhanto gamissāmi mahārājāti. Yamkiñci katvā Tathāgatam ānehi tātāti. So "Buddhānam santikam gacchantassa mahāparisāya kammam natthī"ti attaṭṭhamo agamāsi. Athassa Satthā dhammam desesi. Desanāpariyosāne saddhim sattahi janehi saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Satthā "etha bhikkhavo"ti hattham pasāresi. Tamkhaṇamyeva sabbeva antarahitakesamassū iddhimayapattacīvaradharā vassasaṭṭhikattherā viya jātā.

Thero attano kicce matthakam patte tuṇhībhāvena anisīditvā Kāļudāyitthero viya Satthu Ujjenigamanatthāya gamanavaṇṇami¹ kathesi. Satthā tassa vacanam sutvā "Kaccāno attano jātibhūmiyam mama gamanami² paccāsīsatī"ti aññāsi. Buddhā ca nāma ekam kāraṇam paṭicca gantum ayuttaṭṭhānam na gacchanti. Tasmā theram āha "tvamyeva bhikkhu gaccha, tayi gatepi rājā pasīdissatī"ti. Thero "Buddhānam dve kathā nāma natthī"ti Tathāgatam vanditvā attanā saddhim āgatehi sattahi bhikkhūhi saddhim Ujjenim gacchanto antarāmagge Telapanāļi nāma nigamo, tattha piṇḍāya cari. Tasmim ca nigame dve seṭṭhidhītaro. Tāsu ekā parijiṇṇakule nibbattā duggatā mātāpitūnam accayena dhātim nissāya jīvati. Attabhāvo panassā samiddho, kesā aññāhi ativiya dīghā. Tasmimyeva nigame aññā issaraseṭṭhikulassa dhītā nikkesikā, sā tato pubbe tassā samīpam pesetvā "satam vā sahassam vā dassāmī"ti vatvāpi kese āharāpetum nāsakkhi.

Tasmim pana divase sā seṭṭhidhītā Mahākaccānattheram sattahi bhikkhūhi parivutam tucchapattam āgacchantam³ disvā "ayam suvaṇṇavaṇṇo eko brahmabandhubhikkhu yathādhoteneva pattena āgacchati⁴, mayhañca aññam dhanam natthi. Asukaseṭṭhidhītā pana imesam kesānam atthāya pesesi. Idāni ito laddha-uppādena sakkā therassa deyyadhammam dātun"ti dhātim pesetvā there nimantetvā antogehe nisīdāpesi. Therānam nisinnakāle gabbham pavisitvā dhātiyā attano kese kappāpetvā

<sup>1.</sup> Maggassa vaṇṇaṁ (Ka)

<sup>3.</sup> Gacchantam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Jātibhūmigamanam (Sī)

<sup>4.</sup> Gacchati (Sī, Syā)

"Amma ime kese asukāya nāma seṭṭhidhītāya datvā yaṁ sā deti, taṁ āhara, ayyānaṁ piṇḍapātaṁ dassāmā"ti. Dhāti piṭṭhihatthena assūni puñchitvā ekena hatthena hadayamaṁsaṁ sandhāretvā therānaṁ santike paṭicchādetvā te kese ādāya tassā seṭthidhītāya santikaṁ gatā.

Paṇiyam nāma sāravantampi sayam upanītam gāravam na janeti, tasmā sā seṭṭhidhītā cintesi "aham pubbe bahunāpi dhanena ime kese āharāpetum nāsakkhim, idāni pana chinnakālato paṭṭhāya na yathāmūlameva labhissatī"ti dhātim āha "aham pubbe tava sāminim bahunāpi dhanena kese āharāpetum nāsakkhim, yattha katthaci vinipātā pana nijjīvakesā¹ nāma aṭṭha kahāpaṇe agghantī"ti aṭṭheva kahāpaṇe adāsi. Dhāti kahāpaṇe āharitvā seṭṭhidhītāya adāsi. Seṭṭhidhītā ekekam piṇḍapātam ekekakahāpaṇagghanakam katvā therānam dāpesi. Thero āvajjitvā seṭṭhidhītāya upanissayam disvā "kaham seṭṭhidhītā"ti pucchi. Gabbhe ayyāti. Pakkosatha nanti. Sā ca theresu gāravena ekavacaneneva āgantvā there vanditvā balavasaddham uppādesi. Sukhette patiṭṭhitapiṇḍapāto diṭṭheva dhamme vipākam detīti saha therānam vandanena kesā pakatibhāveyeva aṭṭhamsu. Therāpi tam piṇḍapātam gahetvā passantiyāyeva seṭṭhidhītāya vehāsam abbhuggantvā Kañcanavanuyyāne otarimsu.

Uyyānapālo theram² disvā rañño santikam gantvā "deva me ayyo purohito Kaccāno pabbajitvā uyyānamāgato"ti āha. Rājā Caṇḍapajjoto³ uyyānam gantvā katabhattakiccam theram pañcapatiṭṭhitena vanditvā ekamantam nisinno "kaham bhante Bhagavā"ti pucchi. Satthā sayam anāgantvā mam pesesi mahārājāti. Kaham bhante ajja bhikkham alatthāti. Thero rañño pucchāsabhāgena sabbam seṭṭhidhītāya katam dukkaram ārocesi. Rājā therassa vasanaṭṭhānam paṭiyādetvā theram nimantetvā nivesanam gantvā seṭṭhidhītaram āṇāpetvā aggamahesiṭṭhāne ṭhapesi. Imissā itthiyā ditthadhammikova yasapatilābho ahosi.

Tato paṭṭhāya rājā therassa mahāsakkāraṁ karoti. Theressa dhammakathāya pasīditvā mahājano therassa santike pabbaji. Tato paṭṭhāya sakalanagaraṁ ekakāsāvapajjotaṁ isivātapaṭivātaṁ¹ ahosi. Sāpi devī gabbhaṁ labhitvā dasamāsaccayena puttaṁ vijāyi. Tassa nāmaggahaṇadivase Gopālakumāroti mātāmahaseṭṭhino² nāmaṁ akaṁsu. Sā puttassa nāmavasena Gopālamātā nāma devī jātā. Sā devī there ativiya pasīditvā rājānaṁ sampaṭicchāpetvā Kañcanavanuyyāne therassa vihāraṁ kāresi. Thero Ujjeninagaraṁ pasādetvā puna Satthu santikaṁ gato. Atha Satthā aparabhāge Jetavane viharanto Madhupiṇḍikasuttaṁ³ Kaccānapeyyālaṁ⁴ Pārāyanasuttanti ime tayo suttante aṭṭhuppattiṁ katvā theraṁ saṁkhittena bhāsitassa vitthārena atthaṁ vibhajantānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

Paṭhamavaggavaṇṇanā.

## 14. Etadaggavagga 2. Dutiyavagga

# Cūļapanthakattheravatthu

198-200. Dutiyassa paṭhame **manomayan**ti manena nibbattitaṁ. "Manomayena kāyena, iddhiyā upasaṅkamī"ti<sup>5</sup> vuttaṭṭhānasmiṁ hi manena katakāyo manomayakāyo nāma jāto. "Aññataraṁ manomayaṁ kāyaṁ upapajjatī"ti<sup>6</sup> vuttaṭṭhāne manena nibbattitakāyo manomayakāyo nāma jāto. Ayamidha adhippeto. Tattha aññe bhikkhū manomayaṁ kāyaṁ nibbattentā tayo vā cattāro vā nibbattenti, na bahuke. Ekasadiseyeva ca katvā nibbattenti ekavidhameva kammaṁ kurumāne. Cūļapanthakatthero<sup>7</sup> pana ekāvajjanena samaṇasahassaṁ māpesi. Dvepi ca jane na ekasadise akāsi na ekavidhaṁ kammaṁ kurumāne. Tasmā manomayaṁ kāyaṁ abhinimminantānaṁ aggo nāma jāto.

<sup>1.</sup> Isivātaparivātam (Sī)

<sup>2.</sup> Pitāmahasetthino (Syā)

<sup>3.</sup> Ma 1. 154 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 3. 231 pitthe.

<sup>5.</sup> Khu 2. 336 pitthe.

<sup>6.</sup> Vi 4. 342 pitthe.

<sup>7.</sup> Cullapanthakatthero (Sī, Syā)

Cetovivaṭṭakusalānampi Cūḷapanthakova aggo, saññāvivaṭṭakusalānam pana Mahāpanthakatthero aggoti vutto. Tattha Cūḷapanthakatthero catunnam rūpāvacarajjhānānam lābhitāya "cetovivaṭṭakusalo"ti vutto, Mahāpanthakatthero catunnam arūpāvacarajjhānānam lābhitāya "saññāvivaṭṭakusalo"ti vutto. Cūḷapanthako ca samādhikusalatāya cetovivaṭṭakusalo nāma, Mahāpanthako vipassanākusalatāya saññāvivaṭṭakusalo nāma. Eko cettha samādhilakkhaṇe cheko, eko vipassanālakkhaṇe. Tathā eko samādhigāḷho, eko vipassanāgāḷho. Eko cettha aṅgasamkhitte cheko, eko ārammaṇasamkhitte. Tathā eko aṅgavavatthāne¹ cheko, eko ārammaṇavavatthāneti evamettha yojanā kātabbā.

Apica Cūļapanthakatthero rūpāvacarajjhānalābhī hutvā jhānaṅgehi vuṭṭhāya arahattaṁ pattoti cetovivaṭṭakusalo, Mahāpanthako arūpāvacarajjhānalābhī hutvā jhānaṅgehi vuṭṭhāya arahattaṁ pattoti saññāvivaṭṭakusalo. Ubhopi panthe jātattā panthakā nāma jātā. Tesaṁ paṭhamajāto Mahāpanthako nāma, pacchājāto Cūļapanthako nāma.

Imesam pana ubhinnampi pañhakamme ayamanupubbikathā—atīte kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagaravāsino dve bhātikā kuṭumbikā saddhā pasannā nibaddham Satthu santikam gantvā dhammam suṇanti. Tesu ekadivasam kaniṭṭho Satthāram dvīhaṅgehi samannāgatam ekam bhikkhum "mama sāsane manomayam kāyam abhinimminantānam cetovivaṭṭakusalānañca ayam bhikkhu aggo"ti etadaggaṭṭhāne ṭhapentam disvā cintesi "mahā vatāyam bhikkhu eko hutvā dve aṅgāni paripūretvā carati, mayāpi anāgate ekassa Buddhassa sāsane aṅgadvayapūrakena hutvā vicaritum vaṭṭatī"ti. So purimanayeneva Satthāram nimantetvā sattāham mahādānam datvā evamāha "yam bhante bhikkhum tumhe ito sattadivasamatthake manomayaṅgena ca cetovivaṭṭakusalaṅgena ca 'ayam mama sāsane aggo'ti etadagge ṭhapayittha, ahampi imassa adhikārakammassa phalena so bhikkhu viya aṅgadvayapūrako bhaveyyan"ti patthanam akāsi.

Satthā anāgatam oloketvā anantarāyenassa patthanāya samijjhanabhāvam disvā "anāgate kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, so tam imasmim ṭhānadvaye ṭhapessatī"ti byākaritvā anumodanam katvā pakkāmi. Bhātāpissa ekadivasam Satthāram saññāvivaṭṭakusalam bhikkhum etadaggaṭṭhāne ṭhapentam disvā tatheva adhikāram katvā patthanam akāsi, Satthāpi tam byākāsi.

Te ubhopi janā Satthari dharamāne kusalakammam karitvā Satthu parinibbutakāle sarīracetiye suvaņņapūjam katvā tato cutā devaloke nibbattā. Tesam devamanussesu samsarantānamyeva kappasatasahassam atikkantam. Tattha Mahāpanthakassa antarā katakalyāṇakammam na kathiyati, Cūļapanthako pana Kassapabhagavato sāsane pabbajitvā vīsati vassasahassāni odātakasiṇakammam katvā devapure nibbatti. Atha amhākam Satthā abhisambodhim patvā pavattitavaradhammacakko Rājagaham upanissāya Veļuvanamahāvihāre paṭivasati.

Imasmim thāne thatvā imesam dvinnam nibbattim kathetum vattati. Rājagahe kira dhanasetthikulassa dhītā attano dāseneva saddhim santhavam katvā "aññepi me imam kammam jāneyyun"ti cintetvā¹ evamāha "amhehi imasmim thāne vasitum na sakkā, sace me mātāpitaro imam dosam jānissanti, khaṇḍākhaṇḍam karissanti, videsam gantvā vasissāmā"ti hatthasāram gahetvā aggadvārena nikkhamitvā "yattha vā tattha vā aññehi ajānanatthānam gantvā vasissāmā"ti ubhopi agamamsu.

Tesam ekasmim thāne vasantānam samvāsamanvāya tassā kucchiyam gabbho patiṭṭhāsi. Sā gabbhassa paripākam āgamma sāmikena saddhim mantesi "gabbho me paripākam gato, ñātimittādivirahite ṭhāne gabbhavuṭṭhānam nāma ubhinnampi amhākam dukkhameva, kulagehameva gacchāmā"ti. So "ajja gacchāma, sve gacchāmā"ti divase atikkamāpesi. Sā cintesi "ayam bālo attano dosamahantatāya gantum na ussahati, mātāpitaro ca nāma ekantahitā, ayam gacchatu vā mā vā, mayā gantum vaṭṭatī"ti. Tasmim gehā nikkhante sā gehe parikkhāram paṭisāmetvā attano kulagharam gatabhāvam anantaragehavāsīnam² ārocetvā maggam paṭipajji.

Atha so puriso gharam āgato tam adisvā paṭivissake pucchitvā "kulagharam gatā"ti sutvā vegena anubandhitvā antarāmagge sampāpuṇi. Tassāpi tattheva gabbhavuṭṭhānam ahosi. So "kim idam bhadde"ti pucchi. Sāmi eko putto jātoti. Idāni kim karissāmāti. Yassa atthāya mayam kulagharam gacchāma, tam kammam antarāva nipphannam, tattha gantvā kim karissāma, nivattāmāti dvepi ekacittā hutvā nivattimsu. Tassa dārakassa ca panthe jātattā Panthakoti nāmam akamsu. Tassā nacirasseva aparopi gabbho patiṭṭhahi. Sabbam purimanayeneva vitthāretabbam. Tassapi dārakassa panthe jātattā paṭhamajātassa Mahāpanthakoti nāmam katvā pacchājātassa¹ Cūļapanthakoti nāmam akamsu.

Te dvepi dārake gahetvā attano vasanaṭṭhānameva gatā. Tesaṁ tattha vasantānaṁ ayaṁ Mahāpanthakadārako aññe dārakajane "cūḷapitā mahāpitā ayyako ayyikā"ti vadante sutvā mātaraṁ paṭipucchi "amma aññe dārakā kathenti 'ayyako ayyikā'ti, kiṁ amhākaṁ ñātakā natthī"ti. Āma tāta tumhākaṁ ettha ñātakā natthi, Rājagahanagare pana vo dhanaseṭṭhi nāma ayyako, tattha tumhākaṁ bahū ñātakāti. Kasmā tattha na gacchatha ammāti. Sā attano agamanakāraṇaṁ puttassa akathetvā puttesu punappunaṁ kathentesu sāmikamāha "ime dārakā ativiya maṁ kilamenti, kiṁ no mātāpitaro disvā maṁsaṁ khādissanti, ehi dārakānaṁ ayyakakulaṁ dassemā"ti. Ahaṁ sammukhā bhavituṁ na sakkhissāmi, taṁ pana nayissāmīti. "Sādhu sāmi yena kenaci upāyena dārakānaṁ ayyakakulameva daṭṭhuṁ vaṭṭatī"ti dvepi janā dārake ādāya anupubbena Rājagahaṁ patvā nagaradvāre ekissā sālāya nivāsaṁ katvā dārakamātā dve dārake gahetvā āgatabhāvaṁ mātāpitūnaṁ ārocāpesi.

Te tam sāsanam sutvā samsāre samsarantānam na putto na dhītā nāma natthi, te amhākam mahāparādhikā, na sakkā tehi amhākam cakkhupathe ṭhātum. Ettakam pana dhanam gahetvā dvepi janā phāsukaṭṭhānam gantvā jīvantu, dārake pana idha pesentūti. Seṭṭhidhītā mātāpitūhi pesitam dhanam gahetvā dārake āgatadūtānam hattheyeva datvā

pesesi. Dārakā ayyakakule vaḍḍhanti. Tesu Cūļapanthako atidaharo, Mahāpanthako pana ayyakena saddhim Dasabalassa dhammakatham sotum gacchati. Tassa niccam Satthu sammukhe dhammam suṇantassa pabbajjāya cittam nami. So ayyakam āha "sace tumhe anujāneyyātha¹, aham pabbajeyyan"ti. "Kim vadesi tāta, mayham sakalalokassapi pabbajjato taveva pabbajjā bhaddikā. Sace sakkosi, pabbaja tātā"ti sampaṭicchitvā Satthu santikam gato. Satthā "kim mahāseṭṭhi dārako te laddho"ti. "Āma bhante, ayam dārako mayham nattā, tumhākam santike pabbajāmīti vadatī"ti āha.

Satthā aññataraṁ piṇḍacārikaṁ "imaṁ dārakaṁ pabbājehī"ti āṇāpesi. Thero tassa tacapañcakakammaṭṭhānaṁ ācikkhitvā pabbājesi. So bahuṁ Buddhavacanaṁ uggaṇhitvā paripuṇṇavasso upasampadaṁ labhi. Upasampanno hutvā yonisomanasikāre kammaṁ karonto catunnaṁ arūpāvacarajjhānānaṁ lābhī hutvā jhānaṅgehi vuṭṭhāya arahattaṁ pāpuṇi. Iti so saññavivaṭṭakusalānaṁ aggo jāto. So jhānasukhena phalasukhena² vītināmento cintesi "sakkā nu kho imaṁ sukhaṁ Cūḷapanthakassa dātun"ti. Tato ayyakaseṭṭhissa santikaṁ gantvā "mahāseṭṭhi sace tumhe sampaṭicchatha, ahaṁ Cūḷapanthakaṁ pabbājeyyan"ti āha. Pabbājetha bhanteti. Thero Cūḷapanthakadārakaṁ pabbājetvā dasasu sīlesu patiṭṭhāpesi. Cūḷapanthakasāmaṇero bhātikassa santike.

"Padumam yathā kokanadam<sup>3</sup> sugandham, Pāto siyā phullamavītagandham. Angīrasam passa virocamānam, Tapantamādiccamivantalikkhe"ti<sup>4</sup>—

imam gātham gaṇhāti. Gahitagahitapadam uparūparipadam gaṇhantassa nassati. Tassa imam gātham gahetum vāyamantasseva cattāro māsā atikkantā. Atha nam Mahāpanthako āha "Cūļapanthaka tvam imasmim sāsane abhabbo, catūhi māsehi ekagāthampi gahetum na sakkosi, pabbajitakiccam pana tvam

<sup>1.</sup> Sampațicchatha (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Jhānasukhena maggasukhena phalasukhena nibbānasukhena ca (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Kokanudam (Ka)

<sup>4.</sup> Sam 1. 81; Am 2. 209 pitthesu.

katham matthakam pāpessasi, nikkhama ito"ti. So therena paṇāmito vihārapaccante rodamāno aṭṭhāsi.

Tena samayena Satthā Rājagahaṁ upanissāya Jīvakambavane viharati. Tasmiṁ samaye Jīvako purisaṁ pesesi "pañcahi bhikkhusatehi saddhiṁ Satthāraṁ nimantehī"ti. Tena kho pana samayena Mahāpanthako bhattuddesako hoti. So "pañcannaṁ bhikkhusatānaṁ bhikkhaṁ sampaṭicchatha bhante"ti vutto "Cūṭapanthakaṁ¹ ṭhapetvā sesānaṁ sampaṭicchāmī"ti āha. Cūṭapanthako taṁ kathaṁ sutvā bhiyyoso mattāya domanassappatto ahosi. Satthā Cūṭapanthakassa khedaṁ disvā "Cūṭapanthako mayi gate bujjhissatī"ti gantvā avidūre ṭhāne attānaṁ dassetvā "kiṁ tvaṁ panthakarodasī"ti āha. Bhātā maṁ bhante paṇāmetīti. Panthaka tuyhaṁ bhātikassa parapuggalānaṁ āsayānusayañāṇaṁ natthi, tvaṁ Buddhaveneyyapuggalo nāmāti iddhiyā abhisaṅkharitvā suddhaṁ coṭakhaṇḍaṁ adāsi "imaṁ gahetvā 'rajoharaṇaṁ rajoharaṇa'n'ti vatvā bhāvehi panthakā"ti.

So Satthārā dinnam coļakhaṇḍam "rajoharaṇam rajoharaṇan"ti hatthena parimajjanto nisīdi. Tassa parimajjantassa lomāni kiliṭṭhadhātukāni jātāni. Puna parimajjantassa ukkhaliparipuñchanasadisam jātam. So ñāṇaparipākam āgamma tattha khayavayam paṭṭhapetvā cintesi "idam coļakhaṇḍam pakatiyā paṇḍaram parisuddham, upādinnakasarīram nissāya kiliṭṭham jātam, idam cittampi evamgatikamevā"ti samādhim bhāvetvā cattāri rūpāvacarajjhānāni pādakāni katvā saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. So manomayajjhānalābhī² hutvā eko hutvā bahudhā, bahudhā hutvā eko bhavitum samattho ahosi. Arahattamaggeneva cassa tepiṭakañca cha abhiññā ca āgamimsu.

Punadivase Satthā ekūnehi pañcahi bhikkhusatehi saddhim gantvā Jīvakassa nivesane nisīdi. Cūļapanthako pana attano bhikkhāya asampaṭicchitattāyeva na gato. Jīvako yāgum dātum ārabhi, Satthā hatthena pattam pidahi. Kasmā bhante na gaṇhathāti. Vihāre eko bhikkhu atthi

Jīvakāti. So purisam pahini "gaccha bhane vihāre nisinnam ayyam gahetvā ehī''ti. Cūlapanthakattheropi tassa purisassa pure āgamanāyeva bhikkhusahassam nimminitvā ekampi ekena asadisam, ekassapi ca cīvaravicāranādisamanakammam aññena asadisam akāsi. So puriso vihāre bhikkhūnam bahubhāvam disvā gantvā Jīvakassa kathesi "bhante imasmim vihāre<sup>1</sup> bhikkhusamgho bahutaro, tato pakkositabbam bhadantam na jānāmī"ti. Jīvako Satthāram patipucchi "konāmo bhante vihāre nisinnabhikkhū"ti. Cūlapanthako nāma jīvakāti. Gaccha bho "Cūlapanthako nāma kataro"ti pucchitvā ānehīti. So vihāram gantvā "Cūlapanthako nāma bhante kataro"ti pucchi. "Aham Cūlapanthako aham Cūlapanthako"ti bhikkhusahassampi kathesi. So punāgantvā Jīvakassa kathesi "sahassamattā bhikkhū sabbepi 'aham Cūlapanthako aham Cūlapanthako'ti kathenti, aham 'asuko nāma pakkositabbo'ti na jānāmī"ti. Jīvakopi patividdhasaccatāya "iddhimā bhikkhū"ti nayato ñatvā "pathamam kathanabhikkhumeva 'tumhe Satthā pakkosatī'ti vatvā cīvarakaņņe gaņha tātā"ti āha. So vihāram gantvā tathā akāsi, tāvadeva sahassamattā bhikkhū antaradhāyimsu. So theram gahetvā agamāsi. Satthā tasmim khane yāgum ganhi.

Dasabale bhattakiccam katvā vihāram gate dhammasabhāyam kathā udapādi "yāva mahantā vata Buddhā nāma cattāro māse ekagātham gaņhitum asakkontam bhikkhum evammahiddhikam akamsū"ti. Satthā tesam bhikkhūnam cittācāram ñatvā gantvā paññattāsane nisajja "kim vadetha bhikkhave"ti pucchi. Na Bhagavā aññam kiñci kathema, Cūļapanthakena tumhākam santikā mahālābho laddhoti tumhākamyeva guṇam kathemāti. Anacchariyam bhikkhave idāni mayham ovādam katvā lokuttaradāyajjalābho, ayam atītepi aparipakkañāṇe ṭhitassa mayham ovādam katvā lokiyadāyajjam labhīti. Bhikkhū "kadā bhante"ti āyācimsu. Satthā tesam bhikkhūnam atītam āharityā dassesi.

Bhikkhave atīte Bārāṇasīnagare Brahmadatto nāma rājā rajjam kāresi. Tasmim samaye Cūļaseṭṭhi² nāma paṇḍito byatto sabbanimittāni jānāti. So ekadivasaṁ rājūpaṭṭhānaṁ gacchanto antaravīthiyaṁ matamūsikaṁ¹ disvā tasmiṁ khaṇe nakkhattaṁ samānetvā idamāha "sakkā cakkumatā kulaputtena imaṁ undūraṁ gahetvā dārabharaṇañca kātuṁ kammante ca payojetun"ti. Aññataro duggatakulaputto taṁ seṭṭhissa vacanaṁ sutvā "nāyaṁ ajānitvā kathessatī"ti mūsikaṁ gahetvā ekasmiṁ āpaṇe biļārassattāya datvā kākaṇikaṁ labhi. Tāya kākaṇikāya phāṇitaṁ kiṇitvā² ekena kuṭena pānīyaṁ gaṇhitvā³ araññato āgacchante mālākāre disvā thokathokaṁ phāṇitakhaṇḍaṁ datvā uļuṅkena pānīyaṁ adāsi. Te tassa ekekaṁ pupphamuṭṭhiṁ adaṁsu. So tena pupphamūlena punadivasepi phāṇitañca pānīyaghaṭañca gahetvā pupphārāmameva gato. Tassa taṁdivasaṁ mālākārā aḍḍha-ocitake pupphagacche datvā agamaṁsu. So nacirasseva iminā upāyena aṭṭha kahāpaṇe labhi.

Puna ekasmim vātavuṭṭhidivase chaḍḍita-uyyānam gantvā patitadārūnam rāsim katvā nisinno rājakumbhakārassa santikā soļasa kahāpaṇe labhi, so catuvīsatiyā kahāpaṇesu jātesu "atthi ayam upāyo mayhan"ti nagaradvārato avidūre ṭhāne ekam pānīyacāṭim⁴ ṭhapetvā pañcasate tiṇahārake pānīyena upaṭṭhahi. Te āhamsu "tvam samma amhākam bahupakāro, kim te karomā"ti. Sopi "mayham kicce uppanne karissathā"ti vatvā ito cito ca vicaranto thalapathakammikena ca jalapathakammikena ca saddhim mittasanthavam akāsi. Tassa thalapathakammiko "sve imam nagaram assavāṇijako pañca assasatāni gahetvā āgamissatī"ti ācikkhi, so tassa vacanam sutvā tiṇahārakānam saññam datvā ekekam tiṇakalāpam diguṇam katvā āharāpesi. Atha so assānam nagaram paviṭṭhavelāya tiṇakalāpasahassam antaradvāre rāsim katvā nisīdi. Assavāṇijo sakalanagare assānam cārim⁵ alabhitvā tassa sahassam datvā tam tiṇam gaṇhi.

Tato katipāhaccayenassa samuddakammikasahāyako ārocesi "paṭṭanaṁ mahānāvā āgatā"ti. So "atthi ayaṁ upāyo"ti

<sup>1.</sup> Pūtimūsikam (Sī)

<sup>2.</sup> Gahetvā (Sī)

<sup>3.</sup> Ganhi, so (Sī)

<sup>4.</sup> Pānīyaghatam (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Haritaṁ (Syā), gocaraṁ (Ka)

aṭṭhahi kahāpaṇehi sabbaparivārasampannaṁ tāvakālikaṁ rathaṁ gahetvā nāvāpaṭṭanaṁ gantvā ekaṁ aṅgulimuddikaṁ nāvikassa¹ saccakāraṁ datvā avidūre ṭhāne sāṇiṁ² parikkhipāpetvā tattha nisinno purise āṇāpesi "bāhirakesu³ vāṇijesu āgatesu tatiyena paṭihārena ārocethā"ti. "Nāvā āgatā"ti sutvā Bārāṇasito satamattā vāṇijā "bhaṇḍaṁ gaṇhāmā"ti āgamaṁsu. Bhaṇḍaṁ tumhe na labhissatha, asukaṭṭhāne nāma mahāvāṇijena saccakāro dinnoti. Te tesaṁ sutvā tassa santikaṁ āgatā, pādamūlikapurisā purimasaññāvasena tatiyena paṭihārena tesaṁ āgatabhāvaṁ ārocesuṁ. Te satamattāpi vāṇijā ekekaṁ sahassaṁ datvā tena saddhiṁ nāvāya pattikā hutvā puna ekekaṁ sahassaṁ datvā pattiṁ vissajjāpetvā bhaṇḍaṁ attano santakaṁ akaṁsu. So puriso dve satasahassāni gahetvā Bārāṇasiṁ āgantvā "kataññunā bhavituṁ vaṭṭatī"ti ekaṁ satasahassaṁ gahetvā cūṭaseṭṭhissa santikaṁ gato.

Atha taṁ cūḷaseṭṭhi "kiṁ te tāta katvā idaṁ dhanaṁ laddhan"ti pucchi. So "tumhehi kathita-upāye ṭhatvā catumāsabbhantareyeva laddhan"ti āha. Seṭṭhi tassa vacanaṁ sutvā 'idāni evarūpaṁ dārakaṁ parasantakaṁ kātuṁ na vaṭṭatī"ti vayappattaṁ dhītaraṁ datvā sakalakuṭumbassa sāmikaṁ akāsi. Sopi kulaputto seṭṭhino accayena tasmiṁ nagare seṭṭhiṭṭhānaṁ gahetvā yāvatāyukaṁ ṭhatvā yathākammaṁ gato. Satthā dve vatthūni kathetvā anusandhiṁ ghatetvā Abhisambuddhakāle imaṁ gāthamāha—

"Appakenapi medhāvī, pābhatena vicakkhaņo. Samuṭṭhāpeti attānaṁ, aṇuṁ aggiṁva sandhaman"ti<sup>4</sup>.

Iti Satthā dhammasabhāyam sannisinnānam imam kāraṇam dassesi. Ayam dvinnampi mahāsāvakānam pubbapatthanato paṭṭhāya anupubbikathā. Aparabhāge pana Satthā ariyagaṇaparivuto dhammāsane nisinno manomayam kāyam abhinimminantānam cetovivaṭṭakusalānamca Cūṭapanthakattheram aggaṭṭhāne ṭhapesi, saññāvivaṭṭakusalānam Mahāpanthakanti.

<sup>1.</sup> Nāvāya (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Bāhirato (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Sāṇiyaṁ (Syā), sāṇiyā (Ka)

<sup>4.</sup> Khu 5. 2 pitthe Jātake.

#### Subhūtittheravatthu

- 201. Tatiye araṇavihārīnanti nikkilesavihārīnam. Raṇanti hi rāgādayo kilesā vuccanti, tesam abhāvena nikkilesavihāro araṇavihāro nāma. So yesam atthi, te araṇavihārino. Tesam araṇavihārīnam Subhūtitthero aggoti. Kiñcāpi hi aññepi khīṇāsavā araṇavihārinova, therena pana dhammadesanāya etam nāmam laddham. Aññe hi bhikkhū dhammam desento uddissakam¹ katvā vaṇṇam vā avaṇṇam vā kathenti, thero pana dhammam desento Satthārā desitaniyāmato anokkamitvā² deseti, tasmā araṇavihārīnam aggo nāma jāto.
- 202. Catutthe dakkhiṇeyyānanti dakkhiṇārahānam. Tattha kiñcāpi aññepi khīṇāsavā aggadakkhiṇeyyā, thero pana piṇḍāya caranto ghare ghare mettājhānam samāpajjitvā samāpattito vuṭṭhāya bhikkham gaṇhāti "evam bhikkhādāyakānam mahapphalam bhavissatī"ti. Tasmā dakkhiṇeyyānam aggoti vutto. Attabhāvo panassa susamiddho³, alankatatoraṇam viya cittapaṭo viya ca ativiya virocati. Tasmā Subhūtīti vuccati.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttare Bhagavati anuppanneyeva Hamsavatīnagare brāhmaṇamahāsālakule nibbatti, Nandamāṇavotissa nāmam akamsu. So vayappatto tayo vede uggaṇhitvā tattha sāram apassanto attano parivārehi catucattālīsāya māṇavakasahassehi saddhim pabbatapāde isipabbajjam pabbajitvā pañca abhiññā aṭṭha samāpattiyo nibbattesi, antevāsikepi jhānalābhino akāsi.

Tasmim samaye Padumuttaro Bhagavā loke nibbattitvā Hamsavatīnagaram upanissāya viharanto ekadivasam paccūsasamaye lokam olokento Nandatāpasassa antevāsikānam jaṭilānam arahattūpanissayam Nandatāpasassa ca dvīhangehi samannāgatassa sāvakassa ṭhānantarapatthanam disvā pātova sarīrapaṭijagganam katvā pubbanhasamayam pattacīvaramādāya Sāriputtattherassa vatthumhi vuttanayeneva Nandatāpasassa assamam agamāsi.

<sup>1.</sup> Odissakam (Sī)

<sup>2.</sup> Anukkamitvā (Ka)

<sup>3.</sup> Sutthu bhūtivā samiddho (Sī), Subhūtiyā samiddho (Syā)

Tattha phalāphaladānañca pupphāsanapaññāpanañca nirodhasamāpattisamāpajjanañca vuttanayeneva veditabbam.

Satthā pana nirodhā vuṭṭhito araṇavihāri-aṅgena ca padakkhiṇeyyaṅgena cāti dvīhaṅgehi samannāgataṁ ekaṁ sāvakaṁ "isigaṇassa pupphāsanānumodanaṁ karohī"ti āṇāpesi. So attano visaye ṭhatvā tepiṭakaṁ sammasitvā anumodanaṁ akāsi. Tassa desanāvasāne Satthā sayaṁ dhammaṁ desesi. Desanāpariyosāne sabbe catucattālīsasahassāpi tāpasā arahattaṁ pāpuṇiṁsu. Nandatāpaso pana anumodakassa bhikkhuno nimittaṁ gaṇhitvā Satthu desanānusārena ñāṇaṁ pesetuṁ nāsakkhi. Satthā "etha bhikkhavo"ti sesabhikkhūnaṁ hatthaṁ pasāresi, sabbepi antarahitakesamassū iddhimayaparikkhārā vassasaṭṭhikattherā viya¹ ahesuṁ.

Nandatāpaso Tathāgataṁ vanditvā sammukhe ṭhito āha "bhante yena bhikkhunā isigaṇassa pupphāsanānumodanā katā, konāmoyaṁ tumhākaṁ sāsane"ti. Araṇavihāri-aṅgena ca dakkhiṇeyyaṅgena ca² etadaggaṁ patto esoti. "Bhante ahampi iminā sattāhakatena adhikārakammena aññaṁ sampattiṁ na patthemi, anāgate panāhaṁ ekassa Buddhassa sāsane ayaṁ thero viya dvīhaṅgehi samannāgato bhaveyyan"ti patthanaṁ akāsi. Satthā anantarāyaṁ disvā byākaritvā pakkāmi. Nandatāpasopi kālena kālaṁ Dasabalassa santike dhammaṁ sutvā aparihīnajjhāno brahmaloke nibbatto. Idamassa kalyānakammaṁ. Antarā pana kammaṁ na kathiyati.

So kappasatasahassam atikkamitvā Sāvatthiyam Sumanaseṭṭhissa gehe nibbatti, **Subhūtī**tissa nāmam akamsu. Aparabhāge amhākam Satthā loke nibbatto Rājagaham upanissāya viharati. Tadā Anāthapiṇḍiko seṭṭhi Sāvatthiyam uṭṭhānakabhaṇḍam gahetvā attano sahāyakassa Rājagahaseṭṭhino gharam gato Satthu uppannabhāvam ñatvā Satthāram Sītavane viharantam upasaṅkamitvā paṭhamadassaneneva sotāpattiphale

patiṭṭhāya Satthāraṁ Sāvatthiṁ āgamanatthāya yācitvā pañcacattālīsayojane magge yojane yojane satasahassapariccāgena vihāre patiṭṭhāpetvā Sāvatthiyaṁ rājamānena aṭṭhakarīsappamāṇaṁ Jetarājakumārassa uyyānabhūmiṁ koṭisanthārena kiṇitvā tattha Bhagavato vihāraṁ kāretvā adāsi. Vihāramahadivase ayaṁ Subhūtikuṭumbiko Anāthapiṇḍikaseṭṭhinā saddhiṁ gantvā dhammaṁ suṇanto saddhaṁ paṭilabhitvā pabbaji. So upasampanno dve mātikā paguṇaṁ katvā kammaṭṭhānaṁ kathāpetvā araññe samaṇadhammaṁ karonto vipassanaṁ vaḍḍhetvā mettājhānaṁ pādakaṁ katvā arahattaṁ pāpuṇi. Dhammaṁ desento vuttanayeneva dhammaṁ katheti, piṇḍāya caranto vuttanayeneva mettājhānato vuṭṭhāya bhikkhaṁ gaṇhāti. Atha naṁ Satthā imaṁ kāraṇadvayaṁ paṭicca araṇavihārīnañca dakkhiṇeyyānañca bhikkhūnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Khadiravaniyarevatattheravatthu

203. Pañcame **āraññakānan**ti araññavāsīnam. **Revato Khadiravaniyo**ti Dhammasenāpatittherassa kaniṭṭhabhātiko. So yathā aññe therā araññe vasamānā vanasabhāgam udakasabhāgam¹ bhikkhācārasabhāgañca sallakkhetvā araññe vasanti, na evam vasi. Etāni pana sabhāgāni anādiyitvā ujjaṅgalasakkharapāsāṇavisame Khadiravane paṭivasati. Tasmā āraññakānam aggoti vutto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira atīte Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare nibbatto Mahāgangāya payāgapatiṭṭhānatitthe nāvākammam karonto paṭivasati. Tasmim samaye Satthā satasahassabhikkhuparivāro cārikam caranto payāgapatiṭṭhānatittham² sampāpuṇi. So Dasabalam disvā cintesi "mayham kālena kālam Buddhadassanam nāma natthi, ayam me kalyāṇakammāyūhanakkhaṇo"ti nāvāsanghāṭam bandhāpetvā upari celavitānam kāretvā gandhamālādāmāni osāretvā heṭṭhā varapotthakam cittattharaṇam attharāpetvā saparivāram Satthāram paratīram tāresi.

Tasmim samaye Satthā ekam āraññakam bhikkhum etadagge ṭhapesi. So nāviko tam disvā "mayāpi evamevam anāgate ekassa Buddhassa sāsane āraññakānam aggena bhavitum vaṭṭatī"ti Satthāram nimantetvā sattāham mahādānam datvā Satthu pādamūle nipajjitvā 'bhante tumhehi etadagge ṭhapito so bhikkhu viya ahampi anāgate ekassa Buddhassa sāsane āraññakānam aggo bhaveyyan"ti patthanam akāsi. Satthā anantarāyam disvā "anāgate Gotamabuddhassa sāsane tvam āraññakānam aggo bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi. Antarā pana aññam kammam na kathiyati.

So yāvajīvam kalyāṇakammam katvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Magadhakkhette Nālakabrāhmaṇagāme Sārībrāhmaṇiyā kucchimhi paṭisandhim gahetvā tiṇṇam bhātikānam tissannañca bhaginīnam sabbakaniṭṭho hutvā nibbatti, **Revato**tissa nāmam akamsu. Athassa mātāpitaro cintesum "vaḍḍhitavaḍḍhite dārake samaṇā Sakyaputtiyā netvā pabbājenti, amhākam puttam Revatam daharameva gharabandhanena bandhissāmā"ti samānakulato dārikam ānetvā Revatassa ayyikam¹ vandāpetvā "amma tava ayyikāya mahallakatarā hohī"ti² āhamsu. Revato tesam katham sutvā cintesi "ayam dārikā daharā paṭhamavaye ṭhitā, imissā kira evamvidham rūpam³ mama ayyikāya rūpasadisam bhavissati, pucchissāmi tāva nesam adhippāyan"ti cintetvā āha "tumhe kim kathethā"ti. Tāta "ayam dārikā ayyikā viya te jaram pāpuṇātū"ti vadāmāti. So "imissā rūpam evamvidham bhavissatī"ti pucchi. Tāta kim vadesi, mahāpuññā evamvidhā hontīti.

So cintesi "idam kira rūpam iminā niyāmena valittacam bhavissati palitakesam khaṇḍadantam, aham evarūpe rūpe rajjitvā kim karissāmi, mama bhātikānam gatamaggameva gamissāmī"ti kīļanto viya hutvā samavaye taruṇadārake āha "etha bho vidhāvanikam karissāmā"ti nikkhami. Tāta maṅgaladivase mā bahi gacchāti. So dārakehi saddhim kīļanto viya attano dhāvanavāre sampatte thokam gantvā papañcetvā

<sup>1.</sup> Ayyakam (Sī)

<sup>2.</sup> Ayyikā viya mahallakatarā hotūti (Ka)

<sup>3.</sup> Evarūpam (Ka)

<sup>4.</sup> Palitasīsam (Sī)

<sup>5.</sup> Titthanto (Sī)

āgacchati. Puna dutivavāre sampatte tato turitam viva<sup>1</sup> gantvā āgato, tatiyavāre sampatte "ayam me kālo" ti ñatvā sammukhatthāneneva palāyitvā pamsukūlikabhikkhūnam nivāsatthānam arañnam gantvā there abhivādetvā pabbajjam yāci. Sappurisa mayam tam na jānāma "kassāsi<sup>2</sup> putto"ti, tvanca alankataniyāmeneva āgato, ko tam pabbājetum ussahissatīti<sup>3</sup>. So ubho bāhā paggayha "vilumpanti mam vilumpanti man"ti mahāravam viravi. Ito cito ca bhikkhū sannipatitvā "sappurisa imasmim thāne tava vattham vā pilandhanam vā koci ganhanto nāma natthi, tvañca 'vilumpantī'ti vadasi, kim sandhāya vadasī"ti. Bhante nāham vatthālankāram sandhāya vadāmi, tissannam pana me sampattīnam vilopo vattati, tam sandhāya vadāmi. Mam tāva tumhe mā pabbājayittha, bhātaram pana me jānāthāti. Konāmo pana te bhātāti. Gihikāle Upatisso nāma, idāni pana Sāriputto nāma jātoti vadantīti. "Āvuso evam sante ayam kulaputto amhākam kanitthabhātiko nāma hoti, jetthabhātiko no Dhammasenāpati puretaramyeva āha 'amhākam ñātakā sabbeva micchāditthikā, yo koci amhākam ñātīti āgacchati, tam yena tenupāyena pabbājeyyāthā'ti. Ayam pana therassa ajjhattabhātiko<sup>4</sup>, pabbājetha nan"ti vatvā tacapañcakakammatthānam ācikkhitvā pabbājayimsu. Atha nam paripunnavassam upasampādetvā kammatthāne yojayimsu.

Thero kammaṭṭhānaṁ gahetvā ācariyupajjhāyānaṁ avidūre ṭhāne vuttappakāraṁ Khadiravanaṁ pavisitvā samaṇadhammaṁ karoti. Tassa "arahattaṁ appatvā Dasabalaṁ vā bhātikattheraṁ vā na passissāmī"ti vāyamantasseva tayo māsā atikkantā, sukhumālakulaputtassa lūkhabhojanaṁ bhuñjantassa cittaṁ valitaṁ nāma hoti<sup>5</sup>, kammaṭṭhānaṁ vimokkhaṁ na gataṁ. So temāsaccayena pavāretvā vutthavasso hutvā tasmiṁyeva ṭhāne samaṇadhammaṁ karoti. Tassa samaṇadhammaṁ karontassa<sup>6</sup> cittaṁ ekaggaṁ ahosi, so vipassanaṁ vaddhetvā arahattaṁ pāpuni.

- 1. Anantare sampatte tato dūrataram (Sī)
- 3. Ussahatīti (Sī)
- 5. Paṇītaṁ nāma na hoti (Sī)
- 2. Kassāpi (Sī)
- 4. Ajjhattikabhātiko (Sī)
- 6. Parikammam karontassa karontassa (Sī)

Athāyasmā Sāriputto Satthāram āha "bhante mayham kira kaniṭṭhabhātā Revato pabbajito, so abhirameyya vā na vā, gantvā nam passissāmī"ti. Bhagavā Revatassa āraddhavipassakabhāvam ñatvā dve vāre paṭikkhipitvā tatiyavāre yācito arahattam pattabhāvam ñatvā "Sāriputta ahampi gamissāmi, bhikkhūnam ārocehī"ti. Thero bhikkhusamgham sannipātetvā "āvuso Satthā cārikam caritukāmo, gantukāmā āgacchantū"ti sabbesamyeva ārocesi. Dasabalassa cārikatthāya gamanakāle ohīnakabhikkhū nāma appakā honti, "Satthu suvaṇṇavaṇṇam sarīram passissāma, madhuradhammakatham vā suṇissāmā"ti yebhuyyena gantukāmāva bahukā honti. Iti Satthā mahābhikkhusamghaparivāro "Revatam passissāmī"ti nikkhanto.

Athekasmim padese Ānandatthero dvedhāpatham patvā Bhagavantam pucchi "bhante imasmim ṭhāne dve maggā, kataramaggena saṃgho gacchatū"ti. Kataramaggo Ānanda ujukoti. Bhante ujumaggo timsayojano amanussapatho, parihāramaggo pana saṭṭhiyojaniko khemo subhikkhoti. Ānanda Sīvali amhehi saddhim āgatoti. Āma bhante āgatoti. Tena hi saṃgho ujumaggameva gaṇhatu, Sīvalissa puññam vīmaṃsissāmāti. Satthā bhikkhusaṃghaparivāro Sīvalittherassa puññavīmaṃsanattham aṭavimaggam abhiruhi. Maggam abhiruhanaṭṭhānato paṭṭhāya devasaṃgho yojane yojane ṭhāne nagaraṃ māpetvā Buddhappamukhassa bhikkhusaṃghassa vasanatthāya vihāre paṭiyādesi. Devaputtā raññā pesitakammakārā viya hutvā yāgukhajjakādīni gahetvā "kaham ayyo Sīvali, kaham ayyo Sīvalī"ti pucchantā gacchanti. Thero taṃ sakkārasammānam gaṇhāpetvā Satthu santikam gacchati. Satthā bhikkhusaṃghena saddhim paribhuñji.

Imināva niyāmena Satthā sakkārasammānam anubhavanto devasikam yojanaparamam gantvā timsayojanikam kantāram atikkamma Khadiravaniyattherassa sabhāgaṭṭhānam¹ patto, thero Satthu āgamanam ñatvā attano vasanaṭṭhāne Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa pahonakavihāre Dasabalassa Gandhakuṭim rattiṭṭhānadivāṭṭhānādīni ca iddhiyā māpetvā Tathāgatassa

\_\_\_\_\_

paccuggamanam gato. Satthā alankatapaṭiyattena maggena vihāram pāvisi. Atha Tathāgate Gandhakuṭim paviṭṭhe bhikkhū vassaggena pattasenāsanāni pavisimsu. Devatā "akālo āhārassā"ti aṭṭhavidham pānakam āharimsu. Satthā samghena saddhim pānakam pivi. Imināva niyāmena Tathāgatassa sakkārasammānam anubhayantasseya addhamāso atikkanto.

Athekacce ukkaṇṭhitabhikkhū¹ ekasmim ṭhāne nisīditvā katham uppādayimsu "Satthā Dasabalo 'mayham aggasāvakassa kaniṭṭhabhātā'ti vatvā evarūpam navakammikabhikkhum passitum āgato, imassa vihārassa santike Jetavanamahāvihāro vā Veļuvanavihārādayo vā kim karissanti. Ayampi bhikkhu evarūpassa navakammassa kārako, kim nāma samaṇadhammam karissatī'ti. Atha Satthā cintesi "mayi ciram vasante idam ṭhānam ākiṇṇam bhavissatī, āraññakā bhikkhū nāma pavivekatthikā honti, Revatassa aphāsuvihāro bhavissatī'ti tato Revatassa divāṭṭhānam gato. Thero ekakova caṅkamanakoṭiyam ālambanaphalakam² nissāya pāsāṇaphalake nisinno Satthāram dūratova āgacchantam disvā paccuggantvā vandi.

Atha nam Satthā pucchi "Revata imam vāļamigaṭṭhānam, caṇḍānam hatthi-assādīnam saddam sutvā kinti karosī"ti. Tesam me bhante saddam suņato araññarati nāma³ uppajjatīti. Satthā tasmimṭhāne Revatattherassa pañcahi gāthāsatehi araññe nivāsānisamsam nāma kathetvā punadivase avidūre ṭhāne piṇḍāya caritvā Revatattheram nivattetvā⁴ yehi bhikkhūhi therassa avaṇṇo kathito, tesam kattarayaṭṭhi-upāhanātelanāļichattānam pamussanabhāvam akāsi. Te attano parikkhāratthāya nivattā āgatamaggeneva gacchantāpi tam ṭhānam sallakkhetum na sakkonti. Paṭhamam hi te alaṅkatapaṭiyattena maggena gantvā tamdivasam pana visamamaggena gacchantā tasmim tasmim ṭhāne ukkuṭikam nisīdanti, jāṇukena gacchanti. Te gumbe ca gacche ca kaṇṭake ca maddantā attano vasitasabhāgaṭṭhānam gantvā tasmim tasmim khadirakhāṇuke attano chattam sañjānanti, upāhanam kattarayaṭṭhim telanāḷim sañjānanti. Te tasmim samaye

<sup>1.</sup> Uddhatabhikkhū (Sī)

<sup>3.</sup> Pīti nāma (Sī)

<sup>2.</sup> Ālambanabāham (Sī)

<sup>4.</sup> Āmantetvā (Ka)

"Iddhimā ayam bhikkhū"ti ñatvā attano parikkhāre ādāya "Dasabalassa paṭiyattasakkāro nāma evarūpo hotī"ti vadantā āgamamsu.

Purato¹ gatabhikkhū Visākhā upāsikā attano gehe nisinnakāle pucchati "manāpaṁ nu kho bhante Revatattherassa vasanaṭṭhānan"ti. Manāpaṁ upāsike nandanavanacittalatādipaṭibhāgaṁ taṁ senāsananti. Atha nesaṁ sabbapacchato āgatabhikkhū pucchi "manāpaṁ ayyā Revatattherassa vasanaṭṭhānan"ti. Mā puccha upāsike, kathetuṁ ayuttaṭṭhānametaṁ, ujjaṅgalaṁ sakkharapāsāṇavisamaṁ Khadiravanaṁ etaṁ, tattha so bhikkhu viharatīti. Visākhā purimānañca pacchimānañca bhikkhūnaṁ kathaṁ sutvā "kesaṁ nu kho kathā saccā"ti pacchābhatte gandhamālaṁ ādāya Dasabalassa upaṭṭhānaṁ gantvā vanditvā ekamantaṁ nisinnā Satthāraṁ pucchi "bhante Revatattherassa vasanaṭṭhānaṁ ekacce ayyā vaṇṇenti, ekacce nindanti, kiṁ nāmetaṁ bhante"ti. Visākhe ramaṇīyaṁ vā hotu mā vā, yasmiṁ ṭhāne ariyānaṁ cittaṁ ramati, tadeva ṭhānaṁ ramaṇīyaṁ nāmāti vatvā imaṁ gāthamāha—

"Gāme vā yadi vā raññe, ninne vā yadi vā thale. Yattha arahanto viharanti, tam bhūmirāmaneyyakan"ti<sup>2</sup>.

Atha Satthā aparabhāge Jetavanamahāvihāre ariyagaṇamajjhe nisinno theram āraññakānam bhikkhūnam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Kankharevatattheravatthu

204. Chaṭṭhe jhāyīnanti jhānalābhīnam³ jhānābhiratānam. So kira thero yā jhānasamāpattiyo Dasabalo samāpajjati, tato appataram ṭhapetvā bahutarā samāpajjati. Tasmā jhāyīnam aggo nāma jāto. Kankhāyanabhāvena Kankhārevatoti vuccati. Kankhā nāma kukkuccam, kukkuccakoti attho. Kim pana aññe kukkuccakā natthīti? Atthi, ayam pana thero kappiyepi kukkuccam uppādesi. Tenassa kukkuccakatā atipākaṭā jātāti Kankhārevatotveva sankham gato.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttarabuddhakāle purimanayeneva mahājanena saddhim vihāram gantvā parisapariyante ṭhito dhammam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum jhānābhiratānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā "mayāpi anāgate evarūpena bhavitum vaṭṭatī"ti desanāvasāne Satthāram nimantetvā purimanayeneva sattāham mahāsakkāram katvā Bhagavantam āha "bhante aham iminā adhikārakammena na aññam sampattim patthemi, yathā pana so tumhehi ito sattadivasamatthake bhikkhu jhāyīnam aggaṭṭhāne ṭhapito, evam ahampi anāgate ekassa Buddhassa sāsane jhāyīnam aggo bhaveyyan"ti patthanam akāsi. Satthā anāgatam oloketvā samijjhanabhāvam disvā "anāgate kappasatasahassāvasāne Gotamo nāma Buddho uppajjissati, tassa sāsane tvam jhāyīnam aggo bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi.

So yāvajīvam kalyāṇakammam katvā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā amhākam Bhagavato kāle Sāvatthinagare mahābhogakule nibbatto pacchābhattam dhammassavanattham gacchantena mahājanena saddhim vihāram gantvā parisapariyante thito Dasabalassa dhammakatham sutvā saddham paṭilabhitvā pabbajito¹ upasampadam labhitvā kammaṭṭhānam kathāpetvā jhānaparikammam karonto jhānalābhī hutvā jhānameva pādakam katvā arahattaphalam pāpuṇi. So Dasabalena samāpajjitabbasamāpattīnam appatarā ṭhapetvā bahutarā samāpajjanto ahorattam jhānesu ciṇṇavasī ahosi. Atha nam aparabhāge Satthā imam guṇam gahetvā jhāyīnam aggaṭṭhāne ṭhapesi. "Akappiyo āvuso guļo, akappiyā muggā"ti² evam pana kappiyesveva vatthūsu kukkuccassa uppāditatāya kukkuccasankhātāya kankhāya bhāvena Kankhārevatoti sankham gatoti.

## Soņakoļivisattheravatthu

205. Sattame **āraddhavīriyānan**ti paggahitavīriyānam paripuṇṇavīriyānam. **Soņo Koļiviso**ti **Soņo**ti tassa nāmam, **Koļiviso**ti gottam. Koṭivessoti vā attho, issariyena koṭippattassa vessakulassa dārakoti adhippāyo. Yasmā pana aññesam bhikkhūnam vīriyam nāma vaḍḍhetabbam hoti, therassa pana hāpetabbameva ahosi. Tasmā esa āraddhavīriyānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira atīte Padumuttarabuddhakāle seṭṭhikule nibbatti, Sirivaḍḍhakumārotissa nāmam akamsu. So vayappatto purimanayeneva vihāram gantvā parisapariyante ṭhito dhammam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum āraddhavīriyānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā "mayāpi anāgate evarūpena bhavitum vaṭṭatī"ti desanāpariyosāne Dasabalam nimantetvā sattāham mahādānam datvā vuttanayeneva patthanam akāsi. Satthā tassa patthanāya samijjhanabhāvam disvā purimanayeneva byākaritvā vihāram gato.

Sopi Sirivaḍḍhaseṭṭhi yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto kappasatasahassaṁ atikkamitvā imasmiṁ kappe parinibbute Kassapadasabale anuppanne amhākaṁ Bhagavati Bārāṇasiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gaṇhi. So attano sahāyakehi saddhiṁ Gaṅgāyaṁ kīḷati. Tasmiṁ¹ samaye eko jiṇṇacīvariko Paccekabuddho "Bārāṇasiṁ upanissāya Gaṅgātīre paṇṇasālaṁ katvā vassaṁ upagacchissāmī"ti udakena samupabyūḷhe daṇḍake ca valliyo ca saṁkaḍḍhati. Ayaṁ kumāro sahāyakehi saddhiṁ gantvā abhivādetvā ṭhito "bhante kiṁ karothā"ti pucchi. Kumāra upakaṭṭhe antovasse pabbajitānaṁ vasanaṭṭhānaṁ nāma laddhuṁ vaṭṭatīti. "Bhante ajjeva ekadivasaṁ ayyo yathā tathā āgametu, ahaṁ sve ayyassa vasanaṭṭhānaṁ karissāmī"ti āha. Paccekabuddho "tasseva kumārassa saṅgahaṁ karissāmī"ti āgatattā adhivāsesi. So tassa adhivāsanaṁ viditvā gato punadivase sakkārasammānaṁ sajjetvā Paccekabuddhassa āgamanaṁ olokento aṭṭhāsi. Paccekabuddhopi "kahaṁ nu kho² ajja bhikkhācāraṁ labhissāmī"ti āvajjento ñatvā³ tasseva gehadvāraṁ agamāsi.

Kumāro Paccekabuddham disvā sampiyāyamāno pattam ādāya bhikkham datvā "imam antovassam mayham gehadvārameva āgacchatha bhante"ti paṭiññam gahetvā Paccekabuddhe bhattakiccam katvā pakkante attano sahāyakehi saddhim gantvā ekadivaseneva Paccekabuddhassa vasanapaṇṇasālañca caṅkamanañca rattiṭṭhānadivāṭṭhānāni ca kārāpetvā adāsi. Tasseva<sup>4</sup> pannasālam

<sup>1.</sup> Atha ekasmim (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Āvajjetvā (Syā), āvajjento gantvā (Ka)

<sup>2.</sup> Kim nu kho (Ka)

<sup>4.</sup> Tassa ca (Sī)

pavisanavelāya haritūpalittāya<sup>1</sup> bhūmiyā "pādesu kalalam mā laggī"ti attano pārupanam satasahassagghanakam rattakambalam bhūmattharaṇam santharitvā kambalassa vaṇṇena saddhim Paccekabuddhassa sarīrappabham ekasadisam disvā ativiya pasanno hutvā āha "yathā tumhehi akkantakālato paṭṭhāya imassa kambalassa ativiya pabhā virocati, evameva mayhampi nibbattanibbattaṭṭhāne hatthapādānam vaṇṇo bandhujīvakapupphavaṇṇo hotu, satakkhattum vihatakappāsapaṭalaphassasadisova phasso hotū"ti. So temāsam Paccekabuddham upaṭṭhahitvā pavāritakāle ticīvaram adāsi. Paccekabuddho paripuṇṇapattacīvaro Gandhamādanameva gato.

Sopi kulaputto devamanussesu samsaranto amhākam Bhagavato kāle Kāļacampānagare upaseṭṭhissa² ghare paṭisandhim gaṇhi. Tassa paṭisandhiggahaṇakālato paṭṭhāya seṭṭhikulam³ anekāni paṇṇākārasahassāni āgacchanti. Jātadivase ca sakalanagaram ekasakkārasammānam ahosi. Athassa nāmaggahaṇadivase mātāpitaro "amhākam putto attano nāmam gaṇhitvāva āgato, rattasuvaṇṇarasaparisittā⁴ viyassa sarīracchavī"ti Sonakumārotvevassa nāmam akamsu.

Athassa saṭṭhi dhātiyo upanetvā devakumāraṁ viya naṁ sukhena vaḍḍhesuṁ. Tassa evarūpaṁ āhāravidhānaṁ ahosi—saṭṭhikarīsamattaṁ ṭhānaṁ kasitvā<sup>5</sup> tividhena udakena posenti. Kedāre pavisantīsu udakamātikāsu khīrodakassa ca gandhodakassa ca anekāni cāṭisahassāni āsiñcanti. Sālisīsānaṁ khīraggahaṇakāle sukādīnaṁ pāṇānaṁ ucchiṭṭhakaraṇanivāraṇatthaṁ vīhigabbhānaṁ sukhumālabhāvatthañca pariyantaparikhepe ca antarantarā ca thambhe nikhanitvā upari daṇḍake datvā kilañjehi chādetvā samantā sāṇiyā parikhipitvā sabbapariyante ārakkhaṁ gaṇhanti. Sasse nipphanne koṭṭhe catujātigandhehi paribhaṇḍaṁ katvā upari uttamagandhehi paribhāventi. Anekasahassapurisā khettaṁ oruyha sālisīsāni vaṇṭesu chinditvā muṭṭhimuṭṭhiyo katvā rajjukehi bandhitvā sukkhāpenti. Tato koṭṭhakassa heṭṭhimatale<sup>6</sup> gandhe santharitvā upari sālisīsāni santharanti. Evaṁ ekantarikaṁ katvā santharantā koṭṭhakaṁ pūretvā dvāraṁ

<sup>1.</sup> Haritupattāya (Sī)

<sup>3.</sup> Seţţhikulamhi (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Tāva thānam vapitvā (Sī)

<sup>2.</sup> Usabhasetthissa (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Rattasuvannarasam sincanto (Ka)

<sup>6.</sup> Hetthā samatale (Ka)

pidahanti, tivassasampattakāle koṭṭhakaṁ vivaranti. Vivaṭakāle sakalanagaraṁ sugandhagandhikaṁ hoti. Sālimhi pahate dhuttā thuse kiṇitvā gaṇhanti, kuṇḍakaṁ pana Cūļupaṭṭhakā labhanti. Musalaghaṭṭitake¹ sālitaṇḍule vicinitvā gaṇhanti. Te suvaṇṇahīrakapacchiyaṁ pakkhipitvā satakālaṁ parissāvetvā gahite pakkuthitajātirase² ekavāraṁ pakkhipitvā uddharanti, pamukhaṭṭhānaṁ³ sumanapupphasadisaṁ hoti. Taṁ bhojanaṁ suvaṇṇasarake pakkhipitvā pakkuthita-appodakamadhupāyāsapūritassa rajatathālassa upari katvā ādāya gantvā seṭṭhiputtassa purato ṭhapenti.

So attano yāpanamattam bhuñjitvā gandhavāsitena udakena mukham vikkhāletvā hatthapāde dhovati. Athassa dhotahatthapādassa nānappakāram mukhavāsam upanenti. Tassa akkamanaṭṭhāne varapotthakacittattharaṇam attharanti. Hatthapādatalānissa bandhujīvakapupphavaṇṇāni honti, satakālavihatakappāsassa viya phasso, pādatalesu maṇikuṇḍalāvattavaṇṇāni lomāni jāyimsu. So kassacideva kujjhitvā "ājānāhi bhūmim akkamissāmī"ti vadati. Tassa vayappattassa tiṇṇam utūnam anucchavike tayo pāsāde kāretvā nāṭakāni ca upaṭṭhāpesum. So mahāsampattim anubhavanto devo maññe pativasati.

Atha amhākam Satthari sabbañnutam patvā pavattitavaradhammacakke Rājagaham upanissāya viharante pādalomadassanattham rañnā Māgadhena pakkosāpetvā asītiyā gāmiyasahassehi saddhim Satthu santikam pahito dhammadesanam sutvā paṭiladdhasaddho Satthāram pabbajjam yāci. Atha nam Bhagavā "anuñnātosi mātāpitūhī"ti pucchitvā ananuñnātabhāvam sutvā "na kho Soṇa Tathāgatā mātāpitūhi ananuñnātam puttam pabbājentī"ti paṭikkhipi. So "sādhu Bhagavā"ti Tathāgatassa vacanam sirasā sampaṭicchitvā mātāpitūnam santikam gantvā anujānāpetvā Satthu santikam āgamma añnātarassa bhikkhuno santike pabbaji. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato panassa pabbajjāvidhānam Pāļiyam⁴ āgatameva.

Tassa pabbajjañca upasampadañca labhitvā Rājagahe viharantassa sambahulā ñātisālohitā ca sandiṭṭhasambhattā ca sakkārasammānaṁ āharanti.

<sup>1.</sup> Ghattitakāle (Sī)

<sup>3.</sup> Rasato muttamuttatthānam (Sī)

<sup>2.</sup> Pakkuthitajātipiņdarase (Sī)

<sup>4.</sup> Vi 3. 267 pitthe.

rūpanipphattiyā vannam kathenti, aññepi janā passitum āgacchanti. Thero cintesi "mama santikam bahū janā āgacchanti, kammatthāne vā1 vipassanāya vā kammam kātum katham sakkhissāmi, yannūnāham Satthu santike kammatthānam kathāpetvā Sītavanasusānam gantvā samanadhammam kareyyam. Tatra hi susānanti jigucchitvā bahū janā nāgamissanti, evamsante mama kiccam matthakam pāpunissatī"ti Satthu santike kammatthānam kathāpetvā Sītavanam gantvā samanadhammam kātum ārabhi. So cintesi "mayham sarīram paramasukhumālam na kho pana sakkā sukheneva sukham pāpunitum, kāyam kilametvāpi samanadhammam kātum vattatī"ti. Tato thānacankamameva adhitthāya padhānamakāsi. Tassa sukhumālānam pādatalānam antantehi photā utthāya bhijjimsu, cankamo ekalohitova ahosi. Pādesu avahantesu jannukehipi hatthehipi vāyamitvā cankamati. Evam vīriyam dalham karontopi obhāsamattampi nibbattetum asakkonto cintesi "sace aññopi āraddhavīriyo bhaveyya, mādisova bhaveyya. Aham kho pana evam vāyamantopi maggam vā phalam vā uppādetum na sakkomi, addhā nevāham<sup>2</sup> ugghatitaññū, na vipañcitaññū, na neyyo, padaparamena mayā bhavitabbam. Kim me pabbajjāya, hīnāyāvattitvā bhoge ca bhuñjissāmi puññāni ca karissāmī"ti.

Tasmim samaye Satthā therassa vitakkam ñatvā sāyanhasamaye bhikkhusamghaparivuto tattha gantvā lohitena phuṭṭham cankamam disvā theram vīnovādena³ ovaditvā vīriyasamathayojanatthāya⁴ tassa kammaṭṭhānam kathetvā Gijjhakūṭameva gato. Soṇattheropi Dasabalassa sammukhā ovādam labhitvā nacirasseva arahatte patiṭṭhāsi. Atha Satthā aparabhāge Jetavane bhikkhusamghaparivuto dhammam desento theram āraddhavīriyānam aggatthāne thapesīti.

## Sonakuţikannattheravatthu

206. Aṭṭhame **kalyāṇavākkaraṇānan**ti vākkaraṇam vuccati vacanakiriyā, madhuravacanānanti attho<sup>5</sup>. Ayañhi thero Dasabalena saddhim ekagandhakutiyā

<sup>1.</sup> Kammaṭṭhānāya vā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Nevamhi (Sī)

<sup>3.</sup> Vi 3. 269 pitthe.

<sup>4.</sup> Vīriyasamatayojanatthāya (Ka)

<sup>5.</sup> Vākkaranam vuccati vacanam, kalyānavākkaranam madhuravacananti attho (Ka)

Tathāgatassa madhurena sarena dhammakatham kathesi. Athassa Satthā sādhukāram adāsi. Tasmā so kalyāṇavākkaraṇānam aggo nāma jāto. **Soņo**ti tassa nāmam, koṭi-agghanakam pana kaṇṇapiḷandhanam dhāresi. Tasmā **Kuṭikaṇṇo**ti vuccati, Koṭikaṇṇoti attho.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi
Padumuttarabuddhakāle purimanayeneva mahājanena saddhim vihāram gantvā parisapariyante ṭhatvā Satthu dhammam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum kalyāṇavākkaraṇānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā "mayāpi anāgate ekassa Buddhassa sāsane kalyāṇavākkaraṇānam aggena bhavitum vaṭṭatī"ti cintetvā Dasabalam nimantetvā sattāham mahādānam datvā "bhante yam bhikkhum tumhe ito sattadivasamatthake kalyāṇavākkaraṇānam aggaṭṭhāne ṭhapayittha, ahampi imassa adhikārakammassa phalena anāgate ekassa Buddhassa sāsane tathārūpo bhaveyyan"ti patthanam akāsi. Satthā tassa anantarāyam disvā "anāgate Gotamabuddhassa sāsane kalyāṇavākkaraṇānam aggo bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi.

Sopi yāvajīvam kusalam katvā kappasatasahassam devesu ca manussesu ca samsaranto amhākam Dasabalassa uppattito puretarameva devalokā cavitvā Kāļiyā nāma Kuraragharikāya<sup>1</sup> upāsikāya kucchismim<sup>2</sup> paṭisandhim gaṇhi. Sā paripakke gabbhe Rājagahanagare attano kulanivesanam āgatā.

Tasmim samaye amhākam Satthā sabbaññutam patto Isipatane dhammacakkam pavattesi. Dhammacakkappavattane dasasahassacakkavāļadevatā sannipatimsu. Tattha eko aṭṭhavīsatiyā yakkhasenāpatīnam abbhantare Sātāgiro nāma yakkho Dasabalassa dhammakatham sutvā sotāpattiphale patiṭṭhāya cintesi "kim nu kho ayam evam madhuradhammakathā mama sahāyena Hemavatena sutā na sutā"ti. So devasamghassa antare olokento tam apassitvā "addhā mama sahāyo tiṇṇam ratanānam uppannabhāvam na jānāti, gacchāmi Dasabalassa ceva vaṇṇam kathessāmi, paṭividdhadhammañca ārocessāmī"ti attano parisāya saddhim Rājagahamatthakena tassa santikam pāyāsi.

<sup>1.</sup> Kulagharikāya (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Kālī nāma Kuraragharikā upāsikā, tassā kucchismim (Sī)

Hemavatopi tiyojanasahassam Himavantam akālapupphitam disvā "mama sahāyena Sātāgirena saddhim Himavantakīlitam kīlissāmī"ti attano parisāya saddhim Rājagahamatthakeneva pāyāsi. Tesam dvinnampi aggabalakāyā kulagharikāya Kāli-upāsikāya nivesanamatthake samāgantvā "tumhe kassa parisā<sup>1</sup>, mayam Sātāgirassa. Tumhe kassa parisā, mayam Hemavatassā"ti āhamsu. Te hatthatutthāva gantvā tesam yakkhasenāpatīnam ārocayimsu. Tepi tamkhanaññeva upāsikāya nivesanamatthake samāgacchimsu. Sātāgiro Hemavatam āha "kaham samma gacchasī"ti. Tava santikam sammāti. Kim kāranāti. Himavantam pupphitam disvā tayā saddhim tattha kīlissāmīti. Tvam pana samma kaham gacchasīti. Tava santikam sammāti. Kim kāranāti. Tvam Himavantassa kena pupphitabhāvam jānāsīti. Na jānāmi sammāti. Suddhodanamahārājassa putto Siddhatthakumāro dasasahassilokadhātum kampetvā patividdhasabbaññutaññāno dasasahassacakkavāladevatānam majjhe anuttaram dhammacakkam pavattesi, tassa pavattitabhāvam na jānāsīti. na jānāmi sammāti. Tvam ettakameva thānam pupphitanti aññāsi<sup>2</sup>, tassa pana purisassa sakkāratthāya sakaladasasahassacakkavālam ekamālāgulasadisam<sup>3</sup> ajja jātam sammāti. Mālā tāva pupphantu, tayā so Satthā akkhīni pūretvā ditthoti. Āma samma Satthā ca me dittho, dhammo ca suto, amatañca pītam. Aham "etam amatadhammam tampi jānāpessāmī"ti tava santikam āgatosmi sammāti. Tesam aññamaññam kathentānamyeva upāsikā sirisayanato utthāya nisinnā tam kathāsallāpam sutvā sadde nimittam ganhi. "Ayam saddo uddham, na hetthā amanussabhāsito, no manussabhāsito'ti sallakkhetvā ohitasotā paggahitamānasā hutvā nisīdi, tato—

> "Ajja pannaraso uposatho, (Iti Sātāgiro yakkho,) Dibbā ratti upaṭṭhitā. Anomanāmaṁ Satthāraṁ, Handa passāma Gotaman"ti

Evam Sātāgirena vutte—

"Kacci mano supaṇihito, (Iti Hemavato yakkho,) Sabbabhūtesu tādino. Kacci iṭṭhe aniṭṭhe ca, Saṅkappa'ssa vasīkatā"ti<sup>1</sup>—

Evam Hemavato Satthu kāyasamācārañca ājīvañca manosamācārañca pucchi. Pucchitam pucchitam Sātāgiro vissajjesi. Evam Satthu sarīravaṇṇaguṇavaṇṇakathanavasena Hemavatasuttante niṭṭhite Hemavato sahāyakassa dhammadesanānusārena ñāṇam pesetvā sotāpattiphale patiṭṭhahi.

Atha Kāļī² upāsikā parassa dhamme desīyamāne Tathāgatam adiṭṭhapubbāva hutvā anussavappasādam uppādetvā parassa vaḍḍhitam bhojanam bhuñjamānā viya sotāpattiphale patiṭṭhāsi. Sā sabbamātugāmānam antare paṭhamakasotāpannā sabbajeṭṭhikā ahosi. Tassā saha sotāpattibhāvena tameva rattim gabbhavuṭṭhānam jātam, paṭiladdhadārakassa nāmaggahaṇadivase Soṇoti nāmam akāsi. Sā yathāruciyā kulagehe vasitvā kulagharameva agamāsi.

Tasmim samaye Mahākaccānatthero tam nagaram upanissāya upavatte³ pabbate paṭivasati. Upāsikā theram upaṭṭhāti. Thero nibaddham tassā nivesanam gacchati. Soṇadārakopi nibaddham therassa santike vicaranto vissāsiko ahosi. So aparena samayena therassa santike pabbaji. Thero tam upasampādetukāmo tīṇi vassāni gaṇam pariyesitvā upasampādesi. So upasampanno kammaṭṭhānam kathāpetvā vipassanam vaḍḍhetvā arahattam patvā therasseva santike Suttanipātam uggaṇhitvā vutthavasso pavāretvā Satthāram passitukāmo hutvā upajjhāyam āpucchi. Thero āha "Soṇa tayi gate Satthā tam ekagandhakuṭiyam vasāpetvā dhammam ajjhesissati, tvam dhammam kathessasi. Satthā tava dhammakathāya pasīditvā tuyham varam dassati. Tvam varam gaṇhanto imañca imañca gaṇhāhi, mama vacanena Dasabalassa pāde vandāhī"ti. So upajjhāyena anuññāto mātu-upāsikāya geham gantvā ārocesi. Sāpi

"Sādhu tāta tvam Dasabalam passitum gacchanto imam kambalam āharitvā Satthu vasanagandhakuṭiyā bhūmattharaṇam katvā attharāhī"ti kambalam adāsi. Soṇatthero tam ādāya senāsanam samsāmetvā anupubbena Satthu vasanaṭṭhānam gantvā Dasabalassa Buddhāsane nisinnavelāyameva upasaṅkamitvā abhivādetvā ekamantam aṭṭhāsi. Satthā tena saddhim paṭisanthāram katvā Ānandattheram āmantesi "Ānanda imassa bhikkhussa senāsanam jānāhī"ti. Thero Satthu adhippāyam ñatvā Antogandhakuṭiyamyeva bhūmattharaṇam¹ ussārento viya² atthari.

Atha kho Bhagavā bahudevarattim ajjhokāse vītināmetvā vihāram pāvisi, āyasmāpi kho Sono bahudevarattim ajihokāse vītināmetvā vihāram pāvisi. Satthā pacchimayāme sīhaseyyam kappetvā paccūsasamaye vutthāya nisīditvā "ettakena kālena Sonassa kāyadaratho patippassaddho bhavissatī"ti ñatvā āyasmantam Sonam ajjhesi<sup>3</sup> "patibhātu tam bhikkhu dhammo bhāsitun"ti. Sonatthero madhurassarena ekabyañjanampi avināsento atthakavaggiyāni suttāni<sup>4</sup> abhāsi. Kathāpariyosāne Bhagavā sādhukāram datvā "suggahito<sup>5</sup> te bhikkhu dhammo, mayā desitakāle ca ajja ca ekasadisāva desanā, kiñci ūnam vā adhikam vā natthī''ti pasannabhāvam pakāsesi. Sonattheropi "ayam okāso"ti sallakkhetvā upajjhāyassa vacanena Dasabalam vanditvā vinayadharapancamena ganena upasampadam ādim katvā sabbe vare yāci, Satthā adāsi. Puna thero mātu-upāsikāya vacanena vanditvā "ayam bhante upāsikāya tumhākam vasanagandhakutiyam bhūmattharanattham kambalo pahito"ti kambalam datvā utthāyāsanā Satthāram vanditvā padakkhinam katvā pakkāmi. Ayamettha sankhepo, vitthārato pana therassa pabbajjam ādim katvā sabbam sutte<sup>6</sup> āgatameva.

Iti thero Satthu santikā aṭṭha vare labhitvā upajjhāyassa santikaṁ gantvā sabbaṁ taṁ pavattiṁ ārocesi. Punadivase mātu-upāsikāya nivesanadvāraṁ gantvā bhikkhāya aṭṭhāsi. Upāsikā "putto kira me dvāre ṭhito"ti sutvā vegena āgantvā abhivādetvā hatthato pattaṁ

<sup>1.</sup> Bhummattharaṇam (Sī)

<sup>2.</sup> Ussāpento viya (Sī)

<sup>3.</sup> Ajjhabhāsi (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 399 pitthe.

<sup>5.</sup> Sukathito (Ka)

<sup>6.</sup> Vi 3. 286 pitthe.

gahetvā antonivesane nisīdāpetvā bhojanam adāsi. Atha nam bhattakiccapariyosāne āha "diṭṭho te tāta Dasabalo"ti. Āma upāsiketi. Vandito te mama vacanenāti. Āma vandito, sopi ca me kambalo Tathāgatassa vasanaṭṭhāne bhūmattharaṇam katvā atthatoti. Kim tāta tayā kira Satthu dhammakathā kathitā, Satthārā ca te sādhukāro dinnoti. Tayā katham ñātam upāsiketi. Tāta mayham gehe adhivatthā devatā Dasabalena tuyham sādhukāram dinnadivase "sakaladasasahassacakkavāļe devatā sādhukāram adamsū"ti āha, tāta tayā kathitadhammakatham Buddhānam kathitaniyāmeneva mayhampi kathetum paccāsīsāmīti¹. Thero mātu katham sampaṭicchi. Sā tassa adhivāsanam viditvā dvāre maṇḍapam kāretvā Dasabalassa kathitaniyāmeneva attano dhammakatham kathāpesīti vatthu ettha samuṭṭhitam. Satthā aparabhāge ariyagaṇamajjhe nisinno theram kalyāṇavākkaraṇānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Sīvalittheravatthu

207. Navame lābhīnaṁ yadidaṁ Sīvalīti ṭhapetvā Tathāgataṁ lābhīnaṁ bhikkhūnaṁ Sīvalitthero aggoti dasseti. Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi atīte Padumuttarabuddhakāle vuttanayeneva vihāraṁ gantvā parisapariyante ṭhito dhammaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ lābhīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā "mayāpi anāgate evarūpena bhavituṁ vaṭṭatī"ti Dasabalaṁ nimantetvā purimanayeneva sattāhaṁ mahādānaṁ datvā "Bhagavā ahampi iminā adhikārakammena aññaṁ sampattiṁ na patthemi, anāgate pana ekassa Buddhassa sāsane ahampi tumhehi so etadagge ṭhapitabhikkhu viya lābhīnaṁ aggo bhaveyyan"ti patthanaṁ akāsi. Satthā anantarāyaṁ disvā "ayaṁ te patthanā anāgate Gotamassa Buddhassa sāsane² samijjhissatī"ti byākaritvā pakkāmi.

Sopi kulaputto yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaranto Vipassībuddhakāle Bandhumatīnagarato avidūre ekasmim gāme paṭisandhim gaṇhi. Tasmimsamaye Bandhumatīnagaravāsino raññā saddhim sākacchitvā sākacchitvā

Dasabalassa dānam denti. Te ekadivasam sabbeva ekato hutvā dānam dentā "kim nu kho amhākam dānamukhe natthī"ti madhuñca guļadadhiñca na addasamsu. Te "yato kutoci āharissāmā"ti janapadato nagaram pavisanamagge purisam ṭhapesum. Tadā esa kulaputto attano gāmato guļadadhivārakam gahetvā "kiñcideva āharissāmī"ti nagaram gacchanto mukham dhovitvā "dhotahatthapādo pavisissāmī"ti phāsukaṭṭhānam olokento naṅgalasīsamattam nimmakkhikam daṇḍakamadhum disvā "puññena me idam uppannan"ti¹ gahetvā nagaram pavisati. Nāgarehi ṭhapitapuriso tam disvā "bho purisa kassimam āharasī"ti pucchi. Na kassaci sāmi, vikkiṇitum pana me idam ānītanti. Tena hi bho purisa imam kahāpaṇam gahetvā etam madhuñca guļadadhiñca dehīti.

So cintesi "idam na bahumulam ayanca ekappahareneva bahum deti, vīmamsitum vattatī"ti. Tato nam "nāham ekakahāpanena demī"ti āha. Yadi evam, dve gahetvā dehīti. Dvīhipi na demīti. Etenupāyena vaddhantam vaddhantam sahassam pāpuni. So cintesi "ati-anchitum na vaṭṭati, hotu tāva, imassa kattabbakiccam pucchissāmī"ti. Atha nam āha "idam na bahuagghanakam, tvañca bahum desi, kena kammena idam ganhāsī"ti. Idha bho nagaravāsino raññā saddhim pativirujihitvā Vipassīdasabalassa dānam dentā idam dvayam danamukhe apassanta pariyesanti. Sace idam dvayam na labhissanti, nāgarānam parājayo bhavissati. tasmā sahassam datvā ganhāmīti. Kim panetam nāgarānameva vattati, na añnesam dātum vattatīti. Yassa kassaci dātum avāritametanti. Atthi pana koci nāgarānam dāne ekadivasam sahassam datati. Natthi sammati. Imesam pana dvinnam sahassagghanakabhāvam jānāsīti. Āma jānāmīti. Tena hi gaccha, nāgarānam ācikkha "eko puriso imāni dve mūlena na deti, sahattheneva dātukāmo, tumhe imesam dvinnam kāranā nirussukkā<sup>2</sup> hothā"ti. Tvam pana me imasmim dānamukhe jetthakabhāvassa<sup>3</sup> kāyasakkhī hohīti.

So gāmavāsī paribbayattham gahitamāsakena pañcakaṭukam gahetvā cuṇṇam katvā dadhito kañjiyam vāhetvā<sup>4</sup> tattha madhupaṭalam piletvā pañcakaṭukacuṇṇena yojetvā ekasmim paduminipatte pakkhipitvā tam samvidahitvā

ādāya Dasabalassa avidūre ṭhāne nisīdi. Mahājanena āhariyamānassa sakkārassa antare attano pattavāraṁ¹ olokayamāno okāsaṁ ñatvā Satthu santikaṁ gantvā "Bhagavā ayaṁ mayhaṁ duggatapaṇṇākāro, imaṁ me anukampaṁ paṭicca gaṇhathā"ti. Satthā tassa anukampaṁ paṭicca catumahārājadattiyena selamayena pattena taṁ paṭiggahetvā yathā aṭṭhasaṭṭhibhikkhusatasahassassa diyyamānaṁ na khīyati, evaṁ adhiṭṭhāsi. Sopi kulaputto niṭṭhitabhattakiccaṁ Bhagavantaṁ abhivādetvā ekamantaṁ ṭhito āha "diṭṭho me Bhagavā ajja Bandhumatīnagaravāsikehi tumhākaṁ sakkāro āhariyamāno, ahampi imassa kammassa nissandena nibbattanibbattabhave lābhaggayasaggappatto bhaveyyan"ti. Satthā "evaṁ hotu kulaputtā"ti vatvā tassa ca nagaravāsīnañca bhattānumodanaṁ katvā pakkāmi.

Sopi kulaputto yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Suppavāsāya rājadhītāya kucchismim paṭisandhim gaṇhi. Paṭisandhiggahaṇato paṭṭhāya sāyam pātañca paṇṇākārasatāni pāpuṇanti, Suppavāsā sampattim gacchati². Atha nam puññavīmamsanattham hatthena bījapacchim phusāpenti, ekekabījato salākasatampi salākasahassampi nigacchati. Ekakarīsakhettato paññāsampi saṭṭhipi sakaṭāni uppajjanti. Koṭṭhapūraṇakālepi koṭṭhadvāram hatthena phusāpenti, rājadhītāya puññena gaṇhantānam gahitagahitaṭṭhānam puna pūrati. Paripuṇṇabhattakumbhitopi "rājadhītāya puññan"ti vatvā yassa kassaci dentānam yāva na ukkaḍḍhanti, na tāva bhattam khīyati. Dārake kucchigateyeva satta vassāni atikkamimsu.

Gabbhe pana paripakke sattāham mahādukkham anubhosi. Sā sāmikam āmantetvā "pure maraṇā jīvamānāva dānam dassāmī"ti Satthu santikam pesesi "gaccha imam pavattim Satthu ārocetvā Satthāram nimantehi, yañca Satthā vadeti, tam sādhukam upalakkhetvā āgantvā mayham kathehī"ti. So gantvā tassā sāsanam Bhagavato ārocesi. Satthā "sukhinī hotu Suppavāsā Koliyadhītā, sukhinī arogā arogam puttam vijāyatū"ti āha. Rājā tam sutvā Bhagavantam abhivādetvā antogāmābhimukho³ pāyāsi. Tassa pure āgamanāyeva Suppavāsāya

<sup>1.</sup> Hatthavāram (Sī)

<sup>2.</sup> Sāyampātam panca panca pannākārasatāni suppavāsā sampaticchati (Sī)

<sup>3.</sup> Attano gāmābhimukho (Ka)

kucchito dhamakaraṇā udakaṁ viya gabbho nikkhami, parivāretvā nisinnajano assumukhova hasituṁ āraddho. Haṭṭhatuṭṭho mahājano rañño puttasāsanaṁ ārocesuṁ agamāsi.

Rājā tesam ingitam disvāva "Dasabalena kathitakathā nipphannā maññe"ti cintesi. So āgantvā Satthu sāsanam rājadhītāya ārocesi. Rājadhītā "tayā nimantitam jīvitabhattameva mangalabhattam bhavissati, gaccha sattāham Dasabalam nimantehī"ti. Rājā tathā akāsi. Sattāham Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa mahādānam pavattayimsu. Dārako sabbesam ñātīnam santattacittam nibbāpento jātoti **Sīvalidārako**tvevassa nāmam akamsu. So satta vassāni gabbhe vasitattā jātakālato paṭṭhāya sabbakammakkhamo ahosi. Dhammasenāpati Sāriputto sattame divase tena saddhim kathāsallāpam akāsi. Satthāpi Dhammapade gātham abhāsi—

"Yomam palipatham duggam, samsāram mohamaccagā. Tiṇṇo pāraṅgato jhāyī, anejo akathamkathī. Anupādāya nibbuto, tamaham brūmi brāhmaṇan"ti<sup>1</sup>.

Atha nam thero evamāha "kim pana tayā evarūpam dukkharāsim anubhavitvā pabbajitum na vattatī"ti. Labhamāno pabbajeyyam bhanteti. Suppavāsā tam dārakam therena saddhim kathentam disvā "kim nu kho me putto Dhammasenāpatinā saddhim kathetī"ti theram upasankamitvā pucchi "mayham putto tumhehi saddhim kim katheti bhadante"ti. Attanā anubhūtam gabbhavāsadukkham kathetvā tumhehi anuññāto pabbajissāmīti vadatīti. Sādhu bhante pabbājetha nanti. Thero tam vihāram netvā tacapañcakakammatthānam datvā pabbājento "Sīvali na tuyham aññena ovādena kammam atthi, tayā satta vassāni anubhūtadukkhameva paccavekkhāhī"ti. Bhante pabbājanameva tumhākam bhāro, yam pana mayā kātum sakkā, tamaham jānissāmīti. So pathamakesavattiyā ohāritakkhaņeyeva sotāpattiphale patiţthāsi, dutiyāya ohāritakkhaņe sakadāgāmiphale, tatiyāya anāgāmiphale. Sabbesamyeva pana kesānam oropanañca arahattasacchikiriyā ca apacchā apurimā ahosi. Tassa pabbajitadivasato patthāya bhikkhusamghassa cattāro paccayā yadicchakam uppajjanti. Evam ettha vatthu samutthitam.

Aparabhāge Satthā Sāvatthim agamāsi. Thero Satthāram abhivādetvā "bhante mayham puññam vīmamsissāmi, pañca me bhikkhusatāni dethā"ti āha. Gaṇha Sīvalīti. So pañcasate bhikkhū gahetvā Himavantābhimukham gacchanto aṭavimaggam gacchati. Tassa paṭhamam diṭṭhā nigrodhe adhivatthā devatā satta divasāni dānam adāsi. Iti so—

Nigrodham paṭhamam passi, dutiyam Paṇḍavapabbatam. Tatiyam Aciravatiyam, catuttham Varasāgaram.

Pañcamam Himavantam so, chaṭṭham Chaddantupāgami<sup>1</sup>. Sattamam Gandhamādanam, atthamam atha Revatanti.

Sabbaṭṭhānesu satta satta divasāneva dānaṁ adaṁsu. Gandhamādanapabbate pana Nāgadattadevarājā nāma sattadivasesu ekadivasaṁ khīrapiṇḍapātaṁ adāsi, ekadivasaṁ sappipiṇḍapātaṁ adāsi. Bhikkhusaṁgho āha "āvuso imassa devarañño neva dhenuyo duyhamānā paññāyanti, na dadhinimmathanaṁ, kuto te devarāja imaṁ uppajjatī"ti. "Bhante Kassapadasabalassa kāle khīrasalākabhattadānassetaṁ phalan"ti devarājā āha. Aparabhāge Satthā Khadiravaniyarevatassa paccuggamanaṁ aṭṭhuppattiṁ katvā theraṁ attano sāsane lābhaggayasaggappattānaṁ aggatthāne thapesīti.

#### Vakkalittheravatthu

208. Dasame **saddhādhimuttānan**ti saddhāya adhimuttānam, balavasaddhānam bhikkhūnam Vakkalitthero aggoti dasseti. Aññesam hi saddhā vaḍḍhetabbā hoti, therassa pana hāpetabbā jātā. Tasmā so saddhādhimuttānam aggoti vutto. **Vakkalī**ti panassa nāmam.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi atīte Padumuttarabuddhakāle vuttanayeneva vihāram gantvā parisapariyante ṭhito dhammam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum saddhādhimuttānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā "mayāpi anāgate evarūpena bhavitum vaṭṭatī"ti vuttanayeneva Satthāram nimantetvā sattāham mahādānam datvā Dasabalam vanditvā "bhante ahampi iminā adhikārakammena tumhehi saddhādhimuttānam etadagge ṭhapitabhikkhu viya

anāgate ekassa Buddhassa sāsane saddhādhimuttānam aggo bhaveyyan"ti patthanam akāsi. Satthā tassa anantarāyam disvā byākaritvā pakkāmi.

Sopi yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaranto amhākam Satthukāle Savatthiyam brāhmaņakule paṭisandhim gaṇhi, Vakkalītissa nāmam akamsu. So vuddhippatto tayo vede uggaṇhitvā Dasabalam bhikkhusamghaparivutam Sāvatthiyam carantam disvā Satthu sarīrasampattim olokento¹ sarīrasampattidassanena atitto Dasabalena saddhimyeva vicarati. Vihāram gacchantena saddhim vihāram gantvā sarīranipphattim olokentova tiṭṭhati. Dhammasabhāyam nisīditvā dhammam kathentassa sammukhaṭṭhāne ṭhito dhammam suṇāti. So saddham paṭilabhitvā "agāramajjhe vasanto nibaddham Dasabalassa dassanam² na labhissāmī'ti pabbajjam yācitvā Satthu santike pabbaji.

Tato paṭṭhāya ṭhapetvā āhārakaraṇavelaṁ avasesakāle yattha ṭhitena³ sakkā Dasabalaṁ passituṁ, tattha ṭhito yonisomanasikāraṁ pahāya Dasabalaṁ olokentova viharati. Satthā tassa ñāṇaparipākaṁ āgamento dīghampi addhānaṁ tasmiṁ rūpadassanavaseneva vicarante kiñci avatvā "idānissa ñāṇaṁ paripākagataṁ, sakkā etaṁ bodhetun"ti ñatvā evamāha "kiṁ te Vakkali iminā pūtikāyena diṭṭhena, yo kho Vakkali dhammaṁ passati, so maṁ passati. Yo maṁ passati, so dhammaṁ passati. Dhammaṁ hi Vakkali passanto maṁ passati, maṁ passanto dhammaṁ passatī"ti.

Satthari evam ovadantepi thero Dasabalassa dassanam pahāya neva aññattha gantum sakkoti. Tato Satthā "nāyam bhikkhu samvegam alabhitvā bujjhissatī"ti upakaṭṭhāya vassūpanāyikāya Rājagaham gantvā vassūpanāyikadivase "apehi Vakkalī"ti theram paṇāmeti. Buddhā ca nāma ādeyyavacanā<sup>4</sup> honti, tasmā thero Satthāram paṭippharitvā ṭhātum asakkonto temāsam Dasabalassa sammukhe āgantum avisahanto "kim dāni sakkā kātum, Tathāgatenamhi paṇāmito, sammukhībhāvam na labhāmi, kim mayham jīvitenā"ti Gijjhakūṭapabbate papātaṭṭhānam abhiruhi. Satthā tassa kilamanabhāvam ñatvā "ayam bhikkhu mama santikā assāsam

<sup>1.</sup> Oloketvā (Sī) 2. Daṭṭhuṁ (Ka) 3. Ṭhito (Ka) 4. Advejjhavacanā (Ka)

alabhanto maggaphalānam upanissayam nāseyyā"ti attānam dassetum obhāsam vissajjesi. Athassa Satthu diṭṭhakālato paṭṭhāya eva mahantam sokasallam pahīnam. Satthā sukkhataļāke ogham āharanto viya Vakkalittherassa balavapītisomanassam uppādetum Dhammapade imam gāthamāha—

"Pāmojjabahulo bhikkhu, pasanno Buddhasāsane. Adhigacche padam santam, sankhārūpasamam sukhan"ti<sup>1</sup>.

Vakkalittherassa ca "ehi Vakkalī"ti hattham pasāresi. Thero "Dasabalo me diṭṭho, ehīti avhāyanampi² laddhan"ti balavapītim uppādetvā "kuto gacchāmī"ti attano gamanabhāvam³ ajānitvāva Dasabalassa sammukhe ākāse pakkhanditvā paṭhamapādena pabbate ṭhitoyeva Satthārā vuttagātham āvajjento ākāseyeva pītim vikkhambhetvā saha paṭisambhidāhi arahattam patvā Tathāgatam vandamānova otari. Aparabhāge Satthā ariyagaṇamajjhe nisinno theram saddhādhimuttānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

Dutiyavaggavannanā.

# 14. Etadaggavagga 3. Tatiyavagga

209. Tatiyavaggassa paṭhame **sikkhākāmānan**ti tisso sikkhā kāmayamānānam sampiyāyitvā sikkhantānanti attho. **Rāhulo**ti attano puttam Rāhulattheram dasseti. Thero kira pabbajitadivasato paṭṭhāya pātova uṭṭhahanto hatthapūram vālikam ukkhipitvā "aho vatāham ajja Dasabalassa ceva ācariyupajjhāyānanca santikā<sup>4</sup> ettakam ovādanceva anusāsaninca labheyyan"ti pattheti. Tasmā sikkhākāmānam aggo nāma jātoti.

210. Dutiye **saddhāpabbajitānan**ti saddhāya pabbajitānam. **Raṭṭhapālo**ti raṭṭham pāletum samattho, bhinnam vā raṭṭham sandhāretum samatthe kule

<sup>1.</sup> Khu 1. 68 piṭṭhe Dhammapade.

<sup>2.</sup> Avhānampi (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Patanabhāvam (Sī)

<sup>4.</sup> Santike (Ka)

jātotipi Raṭṭhapāloti saṅkhaṁ gato. So hi Satthu dhammadesanaṁ sutvā paṭiladdhasaddho cuddasabhattacchede¹ katvā mātāpitaro pabbajjaṁ anujānāpetvā pabbajito. Tasmā saddhāpabbajitānaṁ aggo nāma jāto.

### Rāhula-ratthapālattheravatthu

Imesam pana ubhinnampi therānam pañhakamme ayamanupubbikathā—ete kira dvepi atīte Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare gahapatimahāsālakule nibbattimsu. Tesam daharakāle nāmam vā gottam vā na kathiyati. Vayappattā pana gharāvāse patiṭṭhāya attano attano pitu accayena ubhopi attano attano ratanakoṭṭhāgārakammike pakkosāpetvā aparimāṇam dhanam disvā "imam ettakam dhanarāsim ayyakapayyakādayo² attanā saddhim gahetvā gantum nāsakhimsu, amhehi dāni yena kenaci upāyena imam dhanam gahetvā gantum vaṭṭatī"ti te ubhopi janā catūsu ṭhānesu³ kapaṇaddhikādīnam mahādānam dātum āraddhā. Eko attano dānagge āgatāgatajanam pucchitvā yāgukhajjakādīyu yassa yam paṭibhāti, tassa tam adāsi, tassa teneva kāraṇena āgatapākoti⁴ nāmam jātam. Itaro apucchitvāva gahitagahitabhājanam pūretvā pūretvā deti, tassapi teneva kāraṇena anaggapākoti⁵ nāmam jātam, appamāṇapākoti attho.

Te ubhopi ekadivasam pātova mukhadhovanattham bahigāmam agamamsu. Tasmim samaye Himavantato dve mahiddhikā tāpasā bhikkhācāratthāya ākāsena āgantvā tesam sahāyakānam avidūre otaritvā "mā no6 ete passimsū"ti ekapasse aṭṭhamsu. Te ubhopi janā tesam lābubhājanādiparikkhāram samvidhāya antogāmam sandhāya bhikkhāya gatānam santikam āgamma vandimsu. Atha ne tāpasā "kāya velāya āgatattha mahāpuññā"ti āhamsu. Te "adhunāva bhante"ti

- 1. Cuddasabhattacchedam (Ka) 2. Ayyakapeyyakādayo (Syā) 3. Dvāresu (Sī)
- 4. Āgatayācakoti (Sī), āgatavācakoti (Syā)
- 5. Anāgatavācakoti (Syā), anaggatapākoti (Ka) 6. Otariyamānā (Ka)
- 7. Sandhāya payātānam (Sī), sandhāya sanupayātānam (Syā)

vatvā tesam hatthato lābubhājanam gahetvā attano attano geham netvā bhattakiccapariyosāne nibaddham bhikkhāgahanattham patiññam ganhimsu.

Tesu eko tāpaso sapariļāhakāyadhātuko hoti, so attano ānubhāvena mahāsamudda-udakam dvedhā katvā Pathavindharanāgarājassa bhavanam gantvā divāvihāram nisīdati. So utusappāyam gahetvā paccāgantvā attano upaṭṭhākassa gehe bhattānumodanam karonto "Pathavindharanāgabhavanam viya hotū"ti vadati. Atha nam ekadivasam upaṭṭhāko pucchi "bhante tumhe anumodanam karontā 'Pathavindharanāgabhavanam viya hotū'ti vadatha, mayamassa attham na jānāma, kim vuttam hoti idam bhante"ti. Āma kuṭumbiya aham "tumhākam sampatti Pathavindharanāgarājasampattisadisā hotū"ti vadāmīti. Kuṭumbiko tato paṭṭhāya Pathavindharanāgarājabhavane cittam ṭhapesi.

Itaro tāpaso Tāvatimsabhavanam gantvā suññe Serisakavimāne divāvihāram karoti. So āgacchanto gacchanto ca Sakkassa devarājassa sampattim disvā attano upaṭṭhākassa anumodanam karonto "Sakkavimānam viya hotū"ti vadati. Atha nam sopi kuṭumbiyo itaro sahāyako tam tāpasam viya pucchi. So tassa vacanam sutvā Sakkabhavane cittam ṭhapesi. Te ubhopi patthitaṭṭhānesuyeva nibbattā.

Pathavindharabhavane nibbatto Pathavindharanāgarājā nāma jāto. So nibbattakkhaņe attano attabhāvam disvā "amanāpassa vata me ṭhānassa kulupakatāpaso vaṇṇam kathesi, urena parisakkitvā vicaraṇaṭṭhānametam, nūna so aññam ṭhānam na jānātī'ti vippaṭisārī ahosi. Athassa tamkhaṇeyeva alaṅkatapaṭiyattāni nāganāṭakāni sabbadisāsu tūriyāni paggaṇhimsu. So tasmimyeva khaṇe tam attabhāvam vijahitvā māṇavakavaṇṇī ahosi. Anvaddhamāsañca cattāro mahārājāno Sakkassa upaṭṭhānam gacchanti. Tasmā sopi Virūpakkhena nāgaraññā saddhim Sakkassa upaṭṭhānam gato. Sakko tam dūratova āgacchantam disvā sañjāni. Atha nam samīpe āgantvā ṭhitakāle "kaham nibbattosi sammā"ti pucchi. Mā kathesi mahārāja, urena parisakkanaṭṭhāne nibbattomhi, tumhe pana kalyāṇamittam labhitthāti. Samma tvam "aṭṭhāne nibbattomhī"ti mā

vitakkayi<sup>1</sup>, Padumuttaradasabalo loke nibbatto, tassa adhikārakammam katvā imamyeva ṭhānam patthehi, ubho sukham vasissāmāti. So "evam deva karissāmī"ti gantvā Padumuttaradasabalam nimantetvā attano nāgabhavane nāgaparisāya saddhim sabbarattim sakkārasammānam sajjesi.

Satthā punadivase uṭṭhite aruṇe attano upaṭṭhākaṁ Sumanattheraṁ āmantesi "Sumana ajja Tathāgato dūraṁ bhikkhācāraṁ gamissati, mā puthujjanabhikkhū āgacchantu, tepiṭakā paṭisambhidāppattā chaļabhiññāva āgacchantū"ti. Thero Satthu vacanaṁ sutvā sabbesaṁ ārocesi. Satthārā saddhiṁ satasahassā bhikkhū ākāsaṁ pakkhandiṁsu. Pathavindharo nāgaparisāya saddhiṁ Dasabalassa paccuggamanaṁ āgato Satthāraṁ parivāretvā samuddamatthake² maṇivaṇṇā ūmiyo maddamānaṁ bhikkhusaṁghaṁ oloketvā ādito Satthāraṁ, pariyosāne saṁghanavakaṁ Tathāgatassa puttaṁ Uparevatasāmaṇeraṁ nāma olokento "anacchariyo sesasāvakānaṁ evarūpo iddhānubhāvo, imassa pana taruṇabāladārakassa³ evarūpo iddhānubhāvo ativiya acchariyo"ti pītipāmojjaṁ uppādesi.

Athassa bhavane Dasabale nisinne sesabhikkhūsu koṭito paṭṭhāya nisīdantesu Satthu sammukhaṭṭhāneyeva Uparevatasāmaṇerassa āsanaṁ pāpuṇi. Nāgarājā yāguṁ dentopi khajjakaṁ dentopi sakiṁ Dasabalaṁ oloketi, sakiṁ Uparevatasāmaṇeraṁ. Tassa kira sarīre Satthu sarīre viya dvattiṁsa mahāpurisalakkhaṇāni paññāyanti. Tato nāgarājā "ayaṁ sāmaṇero Buddhānaṁ sadiso paññāyati, kiṁ nu kho hotī'ti avidūre nisinnaṁ aññataraṁ bhikkhuṁ pucchi "ayaṁ bhante sāmaṇero Dasabalassa kiṁ hotī'ti. Putto mahārājāti. So cintesi "mahā vatāyaṁ bhikkhu, evarūpassa sobhaggappattassa⁴ Tathāgatassa puttabhāvaṁ labhi. Sarīrampissa ekadesena Buddhānaṁ sarīrasadisaṁ paññāyati, mayāpi anāgate evarūpena bhavituṁ vaṭṭatī'ti sattāhaṁ mahādānaṁ datvā "bhante ahaṁ imassa adhikārakammassānubhāvena ayaṁ Uparevato viya anāgate ekassa Buddhassa putto bhaveyyan'ti patthanaṁ akāsi.

<sup>1.</sup> Vitakkāhi (Ka)

<sup>3.</sup> Taruṇalalitadārakassa (Sī)

<sup>2.</sup> Samuddamatthakena (Sī)

<sup>4.</sup> Evam rūpaggayasaggapattassa (Sī)

Satthā anantarāyam disvā "anāgate Gotamabuddhassa putto bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi.

Pathavindharopi puna addhamāse sampatte Virūpakkhena saddhim Sakkassa upatthānam gato. Atha nam samīpe thitam Sakko pucchi "patthito te samma ayam devaloko"ti. Na patthito mahārājāti. Kim dosam addasāti. Doso natthi mahārāja, aham pana Dasabalassa puttam Uparevatasāmaņeram passim. Tassa me ditthakālato patthāya aññattha cittam na nami, svāham "anāgate ekassa Buddhassa evarūpo putto bhaveyyan"ti patthanam akāsim. Tvampi mahārāja ekam patthanam karohi, te mayam nibbattatthāne na vinā bhavissāmāti. Sakko tassa vacanam sampaticchitvā ekam mahānubhāvam bhikkhum disvā "katarakulā nu kho nikkhamitvā ayam kulaputto pabbajito"ti āvajjento "ayam bhinnam rattham sandhāretum samatthassa kulassa putto hutvā cuddasa bhattacchede katvā mātāpitaro pabbajjam anujānāpetvā pabbajito"ti aññāsi. Ñatvā ca pana ajānanto viya Dasabalam pucchitvā sattāham mahāsakkāram katvā "bhante aham imassa kalyānakammassa nissandena tumhākam sāsane ayam kulaputto viya anāgate ekassa Buddhassa sāsane saddhāpabbajitānam aggo bhaveyyan"ti patthanam akāsi. Satthā anantarāyam disvā "tvam mahārāja anāgate Gotamassa Buddhassa sāsane saddhāpabbajitānam aggo bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi. Sakkopi attano devapurameva gato.

Te ubhopi nibbattaṭṭhānato cavitvā devamanussesu saṁsarantā anekasahassakappe atikkamiṁsu. Ito pana dvānavutikappamatthake Phusso nāma Buddho loke udapādi. Tassa pitā Mahindo nāma rājā ahosi, vemātikā tayo kaniṭṭhabhātaro. Rājā divase divase "mayhaṁyeva Buddho mayhaṁ dhammo mayhaṁ saṁgho"ti mamāyanto sayameva Dasabalaṁ nibaddhaṁ bhojanaṁ bhojeti.

Athassa ekadivasam paccanto kupito. So putte āmantesi "tātā paccanto kupito, tumhehi vā mayā vā gantabbam. Yadi aham gacchāmi, tumhehi iminā niyāmena Basabalo paricaritabbo"ti. Te tayopi ekappahāreneva āhamsu "tāta tumhākam gamanakiccam natthi,

mayam core vidhamissāmā"ti pitaram vanditvā paccantam gantvā core vidhamitvā vijitasangāmā hutvā nivattimsu. Te antarāmagge pādamūlikehi saddhim mantayimsu "tātā amhākam gatakkhaņeyeva pitā varam dassati, kataram varam gaṇhāmā"ti. Ayyā tumhākam pitu accayena dullabham nāma natthi, tumhākam pana jeṭṭhabhātikam Phussabuddham paṭijagganavaram gaṇhathā"ti āhamsu. Te "kalyāṇam tumhehi vuttan"ti sabbepi ekacittā hutvā gantvā pitaram addasamsu. Tadā pitā tesam pasīditvā varam adāsi. Te "temāsam Tathāgatam paṭijaggissāmā"ti varam yācimsu. Rājā "ayam dātum na sakkā, aññam varam gaṇhathā"ti āha. Tāta amhākam aññena varena kiccam natthi, sace tumhe dātukāmā, etamyeva no varam dethāti. Rājā tesu punappunam kathentesu attanā paṭiññātattā "na sakkā na dātun"ti cintetvā āha "tātā aham tumhākam varam demi, apica kho pana Buddhā nāma durāsadā honti sīhā viya ekacarā, Dasabalam paṭijaggantā appamattā bhaveyyāthā"ti.

Te cintayimsu "amhehi Tathāgatam patijaggantehi anucchavikam katvā patijaggitum vattatī"ti sabbepi ekacittā hutvā dasasīlāni samādāya nirāmagandhā hutvā Satthu dānaggaparivahanake tayo purise thapayimsu. Tesu eko dhanadhaññuppādako ahosi, eko māpako, eko dānasamvidhāyako. Tesu dhanadhaññuppādako<sup>1</sup> paccuppanne Bimbisāro mahārājā jāto, māpako Visākho upāsako, dānasamvidhāyako Ratthapālattheroti. So tattha yāvajīvam kusalam katvā devapure nibbatto. Ayam pana Rāhulatthero nāma Kassapadasabalassa kāle Kikissa Kāsirañño jetthaputto hutvā nibbatti, Pathavindharakumārotissa nāmam akamsu. Tassa satta bhaginiyo-ahesum. Tā Dasabalassa satta parivenāni kārayimsu. Pathavindharo oparajjam labhi. So tā bhaginiyo āha "tumhehi kāritapariyenesu mayhampi ekam dethā"ti. Bhātika tumhe uparājatthāne thitā, tumhehi nāma amhākam dātabbam, tumhe aññam parivenam karothāti. So tāsam vacanam sutvā pañca vihārasatāni kāresi. Pañca parivenasatānītipi vadanti. So tattha yāvajīvam kusalam katvā devapure nibbatti. Imasmim pana Buddhuppāde Pathavindharakumāro amhākam

bodhisattassa aggamahesiyā kucchismim paṭisandhim gaṇhi, tassa sahāyako Kururaṭṭhe Thullakoṭṭhitanigame Raṭṭhapālaseṭṭhigehe nibbatti.

Atha amhākam Dasabalo abhisambodhim patvā pavattitavaradhammacakko anupubbena¹ Kapilavatthum āgantvā Rāhulakumāram pabbājesi. Tassa pabbajjāvidhānam Pāļiyam² āgatameva. Evam pabbajitassa panassa Satthā abhinha-ovādavasena Rāhulovādasuttam abhāsi. Rāhulopi pātova vuṭṭhāya hatthena vālukam ukkhipitvā "Dasabalassa ceva ācariyupajjhāyānañca santikā ajja ettakam ovādam labheyyan"ti vadati. Bhikkhusamghamajjhe kathā udapādi "ovādakkhamo vata Rāhulasāmaņero pitu anucchaviko putto"ti. Satthā bhikkhūnam cittācāram ñatvā "mayi gate ekā dhammadesanā ca vaḍḍhissati, Rāhulassa ca guṇo pākaṭo bhavissatī"ti gantvā dhammasabhāyam Buddhāsāne nisinno bhikkhū āmantesi "kāya nuttha bhikkhave etarahi kathāya sannisinnā"ti. Rāhulasāmaṇerassa ovādakkhamabhāvam kathema Bhagavā ti. Satthā imasmim ṭhāne ṭhatvā Rāhulassa guṇadīpanattham Migajātakam āharitvā kathesi—

"Migam tipallatthamanekamāyam, Aṭṭhakkhuram aḍḍharattā papāyim. Ekena sotena chamā'ssasanto, Chahi kalāhitibhoti bhāgineyyo''ti<sup>3</sup>.

Athassa sattavassikasāmaņerakāle "mā heva kho Rāhulo daharabhāvena kīļanatthāyapi sampajānamusā bhāseyyā"ti Ambalaṭṭhiyarāhulovādaṁ⁴ desesi. Aṭṭhārasavassikasāmaṇerakāle Tathāgatassa pacchato piṇḍāya pavisantassa Satthu ceva attano ca rūpasampattiṁ disvā gehasitaṁ vitakkaṁ vitakkentassa "yaṁkiñci Rāhula rūpan"ti-ādinā nayena Mahārāhulovādasuttantaṁ⁵ kathesi. Saṁyuttake⁶ pana Rāhulovādopi Aṅguttareⁿ Rāhulovādopi therassa vipassanācāroyeva. Athassa Satthā ñāṇaparipākaṁ ñatvā avassikabhikkhukāle Andhavane nisinno Cūļarāhulovādaṁỗ kathesi. Desanāpariyosāne Rāhulatthero koṭisatasahassadevatāhi saddhiṁ arahattaṁ pāpuṇi,

<sup>1.</sup> Anukkamena (Sī)

<sup>2.</sup> Vi 3. 115 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 5. 5 pitthe Jātake.

<sup>4.</sup> Ma 2. 77 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 2. 84 pitthe.

<sup>6.</sup> Sam 2. 324 pitthe.

<sup>7.</sup> Am 1. 483 pitthe.

<sup>8.</sup> Ma 3. 324 pitthe.

sotāpannasakadāgāmi-anāgāmidevatānam gaṇanā natthi. Atha Satthā aparabhāge ariyasamghamajjhe nisinno theram imasmim sāsane sikkhākāmānam aggatthāne thapesi.

Satthari pana Kururatthe cārikāya nikkhamitvā Thullakotthitam anuppatte Ratthapālo kulaputto Satthu dhammadesanam sutvā patiladdhasaddho mātāpitaro anujānāpetvā Dasabalam upasankamitvā Satthu ānattiyā aññatarassa therassa santike pabbaji. Tassa pabbajitadivasato patthāya setthigahapati bhikkhū attano nivesanadvārena gacchante disvā "kim tumhākam imasmim gehe kammam, ekova puttako ahosi, tam ganhitvā gatattha, idāni kim karissathā"ti akkosati paribhāsati. Satthā addhamāsam Thullakotthite vasitvā puna Sāvatthimeva agamāsi. Tatthā yasmā Ratthapālo yoniso manasikaronto kammam katvā vipassanam vaddhetvā arahattam pāpuni. So Satthāram anujānāpetvā mātāpitaro dassanattham Thullakotthitam gantvā tattha sapadānam pindāya caranto pitu nivesane ābhidosikam kummāsam labhitvā tam amatam viya paribhuñjanto pitarā nimantito adhivāsetvā dutivadivase pitu nivesane pindapātam paribhuñjitvā alankatapatiyatte itthijane asubhasaññam uppādetvā thitakova dhammam desetvā jiyā mutto viya nārāco ākāsam uppatitvā Korabyarañño Migacīram<sup>1</sup> gantvā mangalasilāpatte nisinno dassanatthāya āgatassa rañno catupārijuñnapatimanditam dhammam² desetvā anupubbena cārikam caramāno puna Satthu santikamyeva āgato. Evametam vatthu samutthitam. Atha Satthā aparabhāge ariyaganamajihe nisinno theram imasmim sāsane saddhāpabbajitānam kulaputtānam aggatthāne thapesīti.

### Kuṇḍadhānattheravatthu

211. Tatiye **paṭhamaṁ salākaṁ gaṇhantānan**ti sabbapaṭhamaṁ salākagāhakānaṁ bhikkhūnaṁ Kuṇḍadhānatthero aggoti dasseti. So kira thero Mahāsubhaddāya nimantitadivase Tathāgate Ugganagaraṁ gacchante "ajja Satthā dūraṁ bhikkhācāraṁ gamissati, puthujjanā salākaṁ mā gaṇhantu,

pañcasatā khīṇāsavāva gaṇhantū"ti vutte paṭhamameva sīhanādaṁ naditvā salākaṁ gaṇhi. Cūļasubhaddāya nimantitadivase Tathāgate Sāketaṁ gacchantepi pañcannaṁ bhikkhusatānaṁ antare paṭhamameva salākaṁ gaṇhi, Sunāparantajanapadaṁ gacchantepi. Imehi kāraṇehi thero paṭhamaṁ salākaṁ gaṇhantānaṁ aggo nāma jāto. **Kuṇḍadhāno**ti panassa nāmaṁ.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira
Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare kulagehe nibbatto vuttanayeneva
vihāram gantvā dhammam suṇanto Satthāram ekam bhikkhum paṭhamam
salākam gaṇhantānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā Buddhānam
adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthetvā Satthārā anantarāyam
disvā byākato yāvajīvam kusalam katvā devesu ca manussesu ca samsaranto
Kassapabuddhakāle bhūmaṭṭhakadevatā hutvā nibbatti.
Dīghāyukabuddhānañca nāma na anvaddhamāsiko uposatho hoti.
Vipassīdasabalassa hi chabbassantare chabbassantare uposatho ahosi,
Kassapadasabalo pana chaṭṭhe chaṭṭhe māse pātimokkham osāresi. Tassa
pātimokkham osāraṇakāle disāvāsikā dve sahāyakā bhikkhū "uposatham
karissāmā"ti gacchanti. Ayam bhummadevatā cintesi "imesam dvinnam
bhikkhūnam metti ativiya daṭhā, kim nu kho bhedake sati bhijjeyya, na
bhijjeyyā"ti tesam okāsam olokayamānā tesam avidūreneva gacchati.

Atheko thero ekassa hatthe pattacīvaram datvā sarīravaļañjanattham udakaphāsukaṭṭhānam gantvā dhotahatthapādo hutvā gumbasabhāgato nikkhamati. Bhummadevatā tassa therassa pacchato pacchato uttamarūpā itthī hutvā kese vidhunitvā samvidhāya bandhantī viya piṭṭhito pamsum puñchamānā viya sāṭakam samvidhāya nivāsayamānā viya ca hutvā therassa padānupadikā hutvā gumbato nikkhantā. Ekamante ṭhito sahāyakatthero imam kāraṇam disvā domanassajāto "naṭṭho dāni me iminā bhikkhunā saddhim dīgharattānugato sineho. Sacāham evamidhabhāvam¹ jāneyyam, ettakam addhānam iminā saddhim vissāsam na kareyyan'ti cintetvā āgacchantassevassa "handāvuso tuyham pattacīvaram, tādisena pāpena sahāyena saddhim ekamaggam na gacchāmī'ti āha. Tam katham sutvā

tassa lajjibhikkhuno hadayam tikhinasattim gahetvā viddham viya ahosi. Tato nam āha "āvuso kim nāmetam vadasi, aham ettakam kālam dukkaṭamattampi āpattim na jānāmi. Tvam pana mam ajja 'pāpo'ti vadasi, kim te diṭṭhan"ti. Kim aññena diṭṭhena, kim tvam evamvidhena alankatapaṭiyattena mātugāmena saddhim ekaṭṭhāne hutvā nikkhantoti. Natthetam āvuso mayham, nāham evarūpam mātugāmam passāmīti. Tassa yāvatatiyam kathentassāpi itaro thero katham asaddahitvā attanā diṭṭhakāraṇamyeva attham gahetvā¹ tena saddhim ekamaggena agantvā aññena maggena Satthu santikam gato. Itaropi aññena maggena Satthu santikam gato.

Tato bhikkhusamghassa uposathāgāram pavisanavelāya so bhikkhu tam bhikkhum uposathagge sañjānitvā "imasmim uposathagge evarūpo nāma pāpabhikkhu atthi, nāham tena saddhim uposatham karissāmī"ti nikkhamitvā bahi atthāsi. Bhummadevatā "bhāriyam mayā kammam katan"ti mahallaka-upāsakavannena tassa santikam gantvā "kasmā bhante ayyo imasmim thane thito"ti aha. Upasaka imam uposathaggam eko pāpabhikkhu pavittho, aham tena saddhim uposatham na karomīti vatvā nikkhamitvā bahi thitomhīti. Bhante mā evam ganhatha, parisuddhasīlo esa bhikkhu. Tumhehi ditthamātugāmo nāma aham, mayā tumhākam vīmamsanatthāya "daļhā nu kho imesam therānam metti, no daļhā"ti lajjialajjibhāvam olokentena tam kammam katanti. Ko pana tvam sappurisāti. Aham ekā bhummadevatā bhanteti. Devaputto kathentova dibbānubhāvena thatvā therassa pādesu patitvā "mayham bhante khamatha, etam dosam thero na jānāti, uposatham karothā"ti theram yācitvā uposathaggam pavesesi. So thero uposatham tāva ekatthāne akāsi, mittasanthavavasena na puna tena saddhim ekatthāne ahosīti. Imassa therassa kammam na kathiyati, cuditakatthero pana aparāparam vipassanāya kammam karonto arahattam pāpuņi.

Bhummadevatā tassa kammassa nissandena ekam Buddhantaram apāyato na muccittha. Sace pana kālena kālam manussattam āgacchati, aññena yena kenaci kato doso tasseva upari patati. So amhākam

Bhagavato kāle Sāvatthiyaṁ brāhmaṇakule nibbatti, Dhānamāṇavotissa nāmaṁ akaṁsu. So vayappatto tayo vede uggaṇhitvā mahallakakāle Satthu dhammadesanaṁ sutvā paṭiladdhasaddho pabbaji, tassa upasampannadivasato paṭṭhāya ekā alaṅkatapaṭiyattā itthī tasmiṁ gāmaṁ pavisante saddhiṁyeva gāmaṁ pavisati, nikkhamante nikkhamati. Vihāraṁ pavisantepi pavisati, tiṭṭhantepi tiṭṭhatīti evaṁ niccānubandhā¹ paññāyati. Thero taṁ na passati, tassa pana purimassa kammassa nissandena sā aññesaṁ² upaṭṭhāti.

Gāme yāgubhikkham dadamānā itthiyo "bhante ayam eko yāgu-uļunko tumhākam, eko imissā amhākam sahāyikāyā"ti parihāsam karonti. Therassa mahatī vihesā hoti. Vihāram gatampi nam sāmaņerā ceva daharabhikkhū ca parivāretvā "Dhāno koṇḍo jāto"ti parihāsam karonti. Athassa teneva kāraņena Kuṇḍadhānattheroti nāmam jātam. So uṭṭhāya samuṭṭhāya tehi kayiramānam keļim sahitum asakkonto ummādam gahetvā "tumhe koṇḍā, tumhākam upajjhāyā koṇḍā, ācariyā koṇḍā"ti vadati. Atha nam Satthu ārocesum "Kuṇḍadhāno daharasāmaṇerehi saddhim evam pharusavācam vadatī"ti. Satthā tam pakkosāpetvā "saccam bhikkhū"ti pucchitvā "saccam Bhagavā"ti vutte "kasmā evam vadesī"ti āha. Bhante nibaddham vihesam asahanto evam kathemīti. "Tvam pubbe katakammam yāvajjadivasā jīrāpetum na sakkosi, puna evarūpam pharusam mā vada bhikkhū"ti vatvā āha—

"Māvoca pharusam kañci, vuttā paṭivadeyyu tam. Dukkhā hi sārambhakathā, paṭidaṇḍā phuseyyu tam.

Sace neresi attānam, kamso upahato yathā. Esa pattosi nibbānam, sārambho te na vijjatī"ti<sup>3</sup>.

Imañca pana tassa therassa mātugāmena saddhim vicaraṇabhāvam Kosalaraññopi kathayimsu. Rājā "gacchatha bhaṇe vīmamsathā"ti pesetvā sayampi mandeneva parivārena saddhim therassa vasanaṭṭhānam gantvā ekamante olokento aṭṭhāsi. Tasmim khaṇe thero sūcikammam karonto nisinno hoti, sāpissa itthī avidūre ṭhāne ṭhitā viya paññāyati.

Rājā tam disvā "atthidam kāraṇan"ti tassā ṭhitaṭṭhānam agamāsi. Sā tasmim āgacchante therassa vasanapaṇṇasālam paviṭṭhā viya ahosi. Rājāpi tāya saddhimyeva paṇṇasālam pavisitvā sabbattha olokento adisvā "nāyam mātugāmo, therassa eko kammavipāko"ti saññam katvā paṭhamam therassa samīpena gacchantopi theram avanditvā tassa kāraṇassa abhūtabhāvam nātvā āgamma theram vanditvā ekamantam nisinno "kacci bhante piṇḍakena na kilamathā"ti pucchi. Thero "vaṭṭati mahārājā"ti āha. "Jānāmi bhante ayyassa katham, evarūpena ca parikkilesena saddhim carantānam tumhākam ke nāma pasīdissanti, ito paṭṭhāya vo katthaci gamanakiccam natthi, aham catūhi paccayehi upaṭṭhahissāmi, tumhe yonisomanasikāre mā pamajjitthā"ti nibaddham bhikkham paṭṭhapesi. Thero rājānam upatthambhakam labhitvā bhojanasappāyena ekaggacitto hutvā vipassanam vaḍḍhetvā arahattam pāpuṇi. Tato paṭṭhāya sā itthī antaradhāyi.

Mahāsubhaddā Ugganagare micchāditthikule vasamānā "Satthā mam anukampatū"ti uposatham adhitthaya niramagandha hutva uparipasadatale thitā "imāni pupphāni antare atthatvā Dasabalassa matthake vitānam hutvā titthantu, Dasabalo imāya saññāya sve pañcahi bhikkhusatehi saddhim mayham bhikkham ganhatu"ti saccakiriyam katva attha sumanapupphamutthiyo vissajjesi. Pupphāni gantvā dhammadesanāvelāya Satthu matthake vitānam hutvā atthamsu. Satthā tam sumanapupphavitānam disvā citteneva Subhaddāya bhikkham adhivāsetvā punadivase arune utthite Ānandattheram āha "Ānanda mayam ajja dūram bhikkhācāram gamissāma, puthujjanānam adatvā ariyānamyeva salākam dehī"ti. Thero bhikkhūnam ārocesi "āvuso Satthā ajja dūram bhikkhācāram gamissati, puthujjanā mā ganhantu, ariyāva salākam ganhantū"ti. Kundadhānatthero "āharāvuso salākan"ti pathamamyeva hattham pasāresi. Ānando<sup>1</sup> "Satthā tādisānam bhikkhūnam salākam na dāpeti<sup>2</sup> ariyānamyeva dāpetī"ti vitakkam uppādetvā gantvā Satthu ārocesi. Satthā "āharāpentassa salākam dehī"ti āha. Thero cintesi "sace Kundadhānassa salākā dātum

<sup>1.</sup> Āvuso (Sī)

na yuttā assa, atha Satthā paṭibāheyya, bhavissati ekam kāraṇan"ti "Kuṇḍadhānassa salākam dassāmī"ti gamanam abhinīhari. Kuṇḍadhānatthero tassa pure āgamanāva abhiññāpādakam catutthajjhānam samāpajjitvā iddhiyā ākāse ṭhatvā "āharāvuso Ānanda, Satthā mam jānāti, mādisam bhikkhum paṭhamam salākam gaṇhantam na Satthā vāretī"ti hattham pasāretvā salākam gaṇhi. Satthā tam aṭṭhuppattim katvā theram imasmim sāsane pathamam salākam ganhantānam aggatthāne thapesīti.

### Vangīsattheravatthu

212. Catutthe **paṭibhānavantānan**ti sampannapaṭibhānānaṁ Vaṅgīsatthero aggoti dasseti. Ayaṁ kira thero Dasabalassa santikaṁ upasaṅkamanto cakkhupathato paṭṭhāya candena saddhiṁ upametvā, sūriyena, ākāsena, mahāsamuddena, hatthināgena, sīhena migaraññā saddhiṁ upametvāpi anekehi padasatehi padasahassehi Satthu vaṇṇaṁ vadantoyeva upasaṅkamati. Tasmā patibhānavantānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare mahābhogakule paṭisandhiṁ gaṇhitvā purimanayeneva vihāraṁ gantvā dhammaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ paṭibhānavantānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā Satthu adhikārakammaṁ katvā "ahampi anāgate paṭibhānavantānaṁ aggo bhaveyyan"ti patthanaṁ katvā Satthārā byākato yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto imasmiṁ Buddhuppāde Sāvatthiyaṁ brāhmaṇakule nibbatti. Vaṅgīsamāṇavotissa nāmaṁ akaṁsu. So vayappatto tayo vede uggaṇhanto ācariyaṁ ārādhetvā chavasīsamantaṁ nāma sikkhitvā chavasīsaṁ nakhena ākoṭetvā "ayaṁ satto asukayoniyaṁ nāma nibbatto"ti jānāti.

Brāhmaṇā "ayaṁ amhākaṁ jīvikamaggo"ti ñatvā Vaṅgīsamāṇavaṁ paṭicchannayāne nisīdāpetvā gāmanigamarājadhāniyo carantā nagaradvāre vā nigamadvāre vā ṭhapetvā mahājanassa rāsibhūtabhāvaṁ ñatvā "yo Vaṅgīsaṁ passati, so dhanaṁ vā labhati, yasaṁ vā labhati, saggaṁ vā gacchatī"ti vadanti. Tesaṁ kathaṁ sutvā bahū janā lañjaṁ datvā passitukāmā honti.

Rājarājamahāmattā tesam santikam gantvā "ko ācariyassa jānanaviseso"ti pucchanti. Tumhe na jānātha, sakalajambudīpe amhākam ācariyasadiso añño paṇḍito nāma natthi, tivassamatthake matakānam sīsam āharāpetvā nakhena ākoṭetvā "ayam satto asukayoniyam¹ nibbatto"ti jānāti. Vaṅgīsopi mahājanassa kaṅkhacchedanattham te te jane āvāhetvā attano attano gatim kathāpeti. Tam nissāya mahājanassa hatthato satampi sahassampi labhati.

Brāhmaṇā Vaṅgīsamāṇavaṁ ādāya yathāruciṁ vicaritvā puna Sāvatthiṁ āgamaṁsu. Vaṅgīso Jetavanamahāvihārassa avidūraṭṭhāne ṭhito cintesi "samaṇo Gotamo paṇḍitoti vadanti, na kho pana sabbakālaṁ mayā imesaṁyeva vacanaṁ karontena carituṁ vaṭṭati, paṇḍitānampi santikaṁ gantuṁ vaṭṭatī"ti. So brāhmaṇe āha "tumhe gacchatha, ahaṁ na bahukehi saddhiṁ gantvā samaṇaṁ Gotamaṁ passissāmī"ti. Te āhaṁsu "Vaṅgīsa mā te rucci samaṇaṁ Gotamaṁ passituṁ. Yo hi naṁ passati, taṁ so māyāya āvaṭṭetī"ti. Vaṅgīso tesaṁ kathaṁ anādiyitvā Satthu santikaṁ gantvā madhurapaṭisanthāraṁ katvā ekamantaṁ nisīdi.

Atha nam Satthā pucchi "Vaṅgīsa kiñci sippam jānāsī"ti. Āma bho Gotama chavasīsamantam nāmekam jānāmīti. Kim so manto karotīti. Tivassamatthake matānampi tam mantam jappitvā sīsam nakhena ākoṭetvā nibbattaṭṭhānam jānāmīti. Satthā tassa ekam niraye uppannassa sīsam dassesi, ekam manussesu uppannassa, ekam devesu, ekam parinibbutassa sīsam dassesi. So paṭhamam sīsam ākoṭetvā "bho Gotama ayam satto nirayam gato"ti āha. Sādhu sādhu Vaṅgīsa sudiṭṭham tayā, ayam satto kaham gatoti pucchi. Manussalokam bho Gotamāti. Ayam satto kaham gatoti. Devalokam bho Gotamāti tiṇṇampi gataṭṭhānam kathesi. Parinibbutassa pana sīsam nakhena ākoṭento neva antam na koṭim passati. Atha nam Satthā "na sakkosi tvam Vaṅgīsā"ti pucchi. "Passatha bho Gotama, upaparikkhāmi tāvā"ti punappunam parivatteti². Bāhirakamantena khīṇāsavassa gatim katham jānissati, athassa matthakato sedo mucci. So lajjitvā tuṇhībhūto aṭṭhāsi. Atha nam

<sup>1.</sup> Asukatthāne (Syā, Ka)

Satthā "kilamasi Vaṅgīsā"ti āha. Āma bho Gotama, imassa sattassa gataṭṭhānaṁ jānituṁ na sakkomi. Sace tumhe jānātha, kathethāti. "Vaṅgīsa ahaṁ etampi jānāmi ito uttaritarampī"ti vatvā Dhammapade imā dve gāthā abhāsi—

"Cutim yo vedi sattānam, upapattim ca sabbaso. Asattam Sugatam Buddham, tamaham brūmi brāhmaṇam.

Yassa gatim na jānanti, devā gandhabbamānusā. Khīṇāsavam arahantam, tamaham brūmi brāhmaṇan"ti¹.

Tato Vangīso āha "bho Gotama vijjāya vijjam dentassa nāma parihāni natthi, aham attanā jānanakam mantam tumhākam dassāmi, tumhe etam mantam mayham detha"ti. Vangīsa na mayam mantena mantam dema, evameva demāti. "Sādhu bho Gotama, detha me mantan"ti apacitim dassetvā hatthakacchapakam<sup>2</sup> katvā nisīdi. Kim Vangīsa tumhākam samaye mahagghamantam vā kiñci vā ganhantānam parivāso nāma na hotīti. Hoti bho Gotamāti. Amhākam pana manto nipparivāsoti saññam karosīti. Brāhmaṇā nāma mantehi atittā honti, tasmā so Bhagavantam āha "bho Gotama tumhehi kathitaniyāmam karissāmī"ti. Bhagavā āha "Vangīsa mayam imam mantam dentā amhehi samānalingassa demā"ti. Vangīso "yamkiñci katvā mayā imam mantam ganhitvā gantum vattatī"ti brāhmane āha. Tumhe mayi pabbajante mā cintayittha, aham imam mantam ganhitvā sakalajambudīpe jetthako bhavissāmi. Evam sante tumhākampi bhaddakam<sup>3</sup> bhavissatī"ti mantatthāya Satthu santike pabbaji. Satthā "mantaparivāsam tāva vasāhī"ti dvattimsākāram ācikkhi. Pañnavā satto dvattimsākāram sajjhāyantova tattha khayavayam patthapetvā vipassanam vaddhetvā arahattam pāpuņi.

Tasmim arahattam patte brāhmaṇā "kā nu kho<sup>4</sup> Vaṅgīsassa pavatti, passissāma<sup>5</sup> nan"ti tassa santikam gantvā "kim bho Vaṅgīsa samaṇassa Gotamassa santike sippam sikkhitan"ti pucchimsu. Āma sikkhitanti. Tena

<sup>1.</sup> Khu 1. 73 pitthe.

<sup>2.</sup> Hatthakacchāpakam (Syā), hatthakucapakam (Ka)

<sup>3.</sup> Sātthakam (Ka)

<sup>4.</sup> Kiṁ nu kho (Syā)

<sup>5.</sup> Vīmamsissāma (Sī)

hi ehi gamissāmāti. Gacchatha tumhe, tumhehi saddhim gantabbakiccam mayham niṭṭhitanti. Paṭhamameva amhehi tuyham kathitam "samaṇo Gotamo attānam passitum āgate māyāya āvaṭṭetī"ti. Tvam hi idāni samaṇassa Gotamassa vasam āpanno, kim mayam tava santike karissāmāti āgatamaggeneva pakkamimsu. Vangīsattheropi yam yam velam Dasabalam passitum gacchati, ekam thutim karontova gacchati. Tena tam Satthā samghamajjhe nisinno paṭibhānavantānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Upasenavangantaputtattheravatthu

213. Pañcame samantapāsādikānanti sabbapāsādikānam. Upasenoti tassa therassa nāmam. Vaṅgantabrāhmaṇassa pana so putto, tasmā Vaṅgantaputtoti vuccati. Ayam pana thero na kevalam attanāva pāsādiko, parisāpissa pāsādikā, iti parisam nissāya laddhanāmavasena samantapāsādikānam aggo nāma jāto.

Pañhakamme panassa ayamanupubbikathā—ayampi hi
Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe nibbatto vayaṁ āgamma
purimanayeneva Satthu santikaṁ gantvā dhammaṁ suṇamāno Satthāraṁ
ekaṁ bhikkhuṁ samantapāsādikānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā Satthu
adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthetvā yāvajīvaṁ kusalaṁ
katvā devamanussesu saṁsaranto imasmiṁ Buddhuppāde
Nālakabrāhmaṇagāme Sāribrāhmaṇiyā kucchismiṁ paṭisandhiṁ gaṇhi,
Upasenadārakotissa nāmaṁ akaṁsu.

So vayappatto tayo vede uggaņhitvā Dasabalassa santike dhammam sutvā paṭiladdhasaddho pabbaji. So upasampadāya ekavassiko hutvā "ariyagabbham vaḍḍhemī"ti ekam kulaputtam attano santike pabbājetvā upasampādesi. So pavāretvā saddhivihārikassa ekavassikakāle attanā duvasso "Dasabalo mam passitvā tusissatī"ti saddhivihārikam ādāya Dasabalam passitum āgato. Satthā tam vanditvā ekamante nisinnam pucchi "kativassosi tvam bhikkhū"ti. Duvasso aham Bhagavā ti. Ayam pana bhikkhu kativassoti. Ekavasso Bhagavā ti. Kintāyam bhikkhu hotīti. Saddhivihāriko me Bhagavā ti. Atha nam Satthā "atilahum

kho tvam moghapurisa bāhullāya āvatto"ti vatvā anekapariyāyena vigarahi. Thero Satthu santikā garaham labhitvā Bhagavantam vanditvā "imināva puṇṇacandasassirikena mukhena Satthāram parisameva nissāya sādhukāram dāpessāmī"ti tamdivaseyeva ekam ṭhānam gantvā vipassanāya kammam katvā nacirasseva arahattam pāpuṇi.

Tato yasmā thero mahākulato nikkhamitvā pabbajito pathavighuṭṭhadhammakathikova, tasmā tassa dhammakathāya ceva pasīditvā mittāmaccañātikulehi ca nikkhamitvā bahū kuladārakā therassa santike pabbajanti. "Aham āraññako, tumhepi āraññakā bhavitum sakkontā pabbajathā"ti terasa dhutaṅgāni ācikkhitvā "sakkhissāma bhante"ti vadante pabbājeti. Te attano balena tam tam dhutaṅgam adhiṭṭhahanti. Thero attano dasavassakāle vinayam paguṇam katvā sabbeva upasampādesi. Evam upasampannā cassa pañcasatamattā bhikkhū parivārā ahesum.

Tasmim samaye Satthā Jetavanamahāvihāre vasanto "icchāmaham bhikkhave addhamāsam paṭisallīyitun"ti bhikkhusamghassa ārocetvā ekavihārī hoti. bhikkhusamghopi "yo Bhagavantam dassanāya upasankamati, so pācittiyam desāpetabbo"ti¹ katikam akāsi. Tadā Upasenatthero "Bhagavantam passissāmī"ti attano parisāya saddhim Jetavanam gantvā Satthāram upasankamitvā abhivādetvā ekamantam nisīdi. Satthā kathāsamuṭṭhāpanattham aññataram therassa saddhivihārikam āmantesi "manāpāni te bhikkhu pamsukūlānī"ti. "Na kho me bhante manāpāni pamsukūlānī"ti vatvā upajjhāye gāravena pamsukūlikabhāvam ārocesi. Imasmim ṭhāne Satthā "sādhu sādhu Upasenā"ti therassa sādhukāram datvā anekapariyāyena guṇakatham kathesi. Ayamettha sankhepo, vitthārato pana idam vatthu Pāṭiyam¹ āgatameva. Atha Satthā aparabhāge ariyagaṇamajjhe nisinno imasmim sāsane theram samantapāsādikānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

\_\_\_\_

#### Dabbattheravatthu

214. Chaṭṭhe senāsanapaññāpakānanti senāsanam paññāpentānam. Therassa kira senāsanapaññāpanakāle aṭṭhārasasu mahāvihāresu asammaṭṭham pariveṇam vā apaṭijaggitam senāsanam vā asodhitam mañcapīṭham vā anupaṭṭhitam pānīyaparibhojanīyam vā nāhosi. Tasmā senāsanapaññāpakānam aggo nāma jāto. Dabbotissa nāmam. Mallarājakule pana uppannattā Mallaputtonāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayañhi
Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe nibbattitvā vayappatto vuttanayeneva vihāraṁ gantvā dhammaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ senāpanapaññāpakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthetvā Satthārā byākato yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaritvā Kassapadasabalassa sāsanassa¹ osakkanakāle pabbaji, tadā tena saddhiṁ apare cha janāti satta bhikkhū ekacittā hutvā aññe sāsane agāravaṁ karonte disvā "idha kiṁ karoma, ekamante samaṇadhammaṁ katvā dukkhassantaṁ karissāmā"ti nisseṇiṁ bandhitvā uccapabbatasikharaṁ abhiruhitvā "attano cittabalaṁ jānantā nisseṇiṁ pātentu, jīvite sālayā otarantu, mā pacchānutāpino ahuvatthā"ti vatvā sabbe ekacittā hutvā nisseṇiṁ pātetvā "appamattā hotha āvuso"ti aññamaññaṁ ovaditvā cittaruciyesu ṭhānesu nisīditvā samaṇadhammaṁ kātuṁ ārabhiṁsu.

Tatreko thero pañcame divase arahattam patvā "mama kiccam nipphannam, aham imasmim ṭhāne kim karissāmī"ti iddhiyā Uttarakuruto piṇḍapātam āharitvā "avuso imam piṇḍapātam paribhuñjatha, bhikkhācārakiccam mamāyattam hotu, tumhe attano kammam karothā"ti āha. Kim nu kho mayam āvuso nisseṇim pātentā evam avocumhā "yo paṭhamam dhammam sacchikaroti, so bhikkham āharatu, tena ābhatam sesā paribhuñjitvā samaṇadhammam karissantī"ti. Natthi āvusoti. Tumhe attano pubbahetunā labhittha, mayampi sakkontā vaṭṭassantam karissāma, gacchatha

tumheti. Thero te saññāpetum asakkonto phāsukaṭṭhāne piṇḍapātam paribhuñjitvā gato. Aparo thero sattame divase anāgāmiphalam patvā tato cuto Suddhavāsabrahmaloke nibbatto.

Itarepi therā tato cutā ekam Buddhantaram devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde tesu tesu kulesu nibbattā. Eko Gandhāraraṭṭhe Takkasilanagare¹ Rājagehe nibbatto, eko Pabbateyyaraṭṭhe² paribbājikāya kucchimhi nibbatto, eko Bāhiyaraṭṭhe kuṭumbikagehe nibbatto, eko Rājagahe kuṭumbikagehe nibbatto. Ayam pana Dabbatthero Mallaraṭṭhe Anupiyanagare ekassa Mallarañño gehe paṭisandhim gaṇhi. Tassa mātā upavijaññakāle kālamakāsi, matasarīram susānam netvā dārucitakam āropetvā aggim adamsu. Tassā aggivegasantattam udarapaṭalam dvedhā ahosi. Dārako attano puññabalena uppatitvā ekasmim dabbatthambhe nipati. Tam dārakam gahetvā ayyikāya adamsu. Sā tassa nāmam gaṇhantī dabbatthambhe nipatitvā laddhajīvitattā Dabbotissa nāmam akāsi.

Tassa sattavassikakāle Satthā bhikkhusaṁghaparivāro Mallaraṭṭhe cārikaṁ caramāno Anupiyanigamaṁ patvā Anupiyambavane viharati. Dabbakumāro Satthāraṁ disvā dassaneneva pasīditvā pabbajitukāmo hutvā "ahaṁ Dasabalassa santike pabbajissāmī"ti ayyikaṁ āpucchi. Sā "sādhu tātā"ti Dabbakumāraṁ ādāya Satthu santikaṁ gantvā "bhante imaṁ kumāraṁ pabbājethā"ti āha. Satthā aññatarassa bhikkhuno saññaṁ adāsi "bhikkhu imaṁ dārakaṁ pabbājehī"ti. So thero Satthu vacanaṁ sutvā Dabbakumāraṁ pabbājento tacapañcakaṁ kammaṭṭhānaṁ ācikkhi. Pubbahetusampanno katābhinīhāro satto paṭhamakesavaṭṭiyā oropiyamānāya sakadāgāmiphale, tatiyāya anāgāmiphale. Sabbakesānaṁ pana oropanañca arahattaphalasacchikiriyā ca apacchā apure ahosi.

Satthā Mallaraṭṭhe yathābhirantaṁ viharitvā Rājagahaṁ gantvā Veļuvane vāsaṁ kappesi. Tatrāyasmā Dabbo Mallaputto rahogato attano

<sup>1.</sup> Takkasilānagare (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Pathamakesavatti-oropanakkhane (Sī)

<sup>2.</sup> Pabbatiyaratthe (Sī)

kiccanipphattim oloketvā samghassa veyyāvaccakaraņe kāyam yojetukāmo cintesi "yannūnāham samghassa senāsanañca paññāpeyyam, bhattāni ca uddiseyyan"ti. So Satthu santikam gantvā attano parivitakkam ārocesi. Satthā tassa sādhukāram datvā senāsanapaññāpakattañca bhattuddesakattañca sampaṭicchi. Atha nam "ayam Dabbo daharova samāno mahantaṭṭhāne ṭhito"ti sattavassikakāleyeva upasampādesi. Thero upasampannakālatoyeva paṭṭhāya Rājagaham upanissāya viharantānam sabbabhikkhūnam senāsanāni ca paññāpeti, bhikkhañca sampaṭicchitvā uddisati. Tassa senāsanapaññāpakabhāvo sabbadisāsu pākaṭo ahosi 'Dabbo kira Mallaputto sabhāgasabhāgānam¹ bhikkhūnam ekaṭṭhāne senāsanāni paññāpeti, dūrepi senāsanam paññāpetiyeva. Gantum asakkonte iddhiyā netīti.

Atha nam bhikkhū kālepi vikālepi "amhākam āvuso Jīvakambavane senāsanam paññāpehi, amhākam Maddakucchismim migadāye"ti evam senāsanam uddisāpetvā tassa iddhim passantā gacchanti. Sopi iddhiyā manomaye kāye abhisankharitvā ekekassa therassa ekekam attanā sadisam bhikkhum nimminitvā<sup>2</sup> anguliyā jalamānāya purato purato gantvā "ayam mañco idam pīṭhan"ti-ādīni vatvā senāsanam paññāpetvā puna attano vasanaṭṭhānameva āgacchati. Ayamettha sankhepo, vitthārato panidam vatthu Pāḷiyam³ āgatameva. Satthā idameva kāraṇam aṭṭhuppattim katvā aparabhāge ariyagaṇamajjhe nisinno theram senāsanapaññāpakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Pilindavacchattheravatthu

215. Sattame **devatānaṁ piyamanāpānan**ti devatānaṁ piyānañceva manāpānañca Pilindavacchatthero<sup>4</sup> aggoti dasseti. So kira anuppanne Buddhe cakkavattī rājā hutvā mahājanaṁ pañcasu sīlesu patiṭṭhāpetvā saggaparāyaṇaṁ akāsi. Yebhuyyena kira chasu kāmasaggesu nibbattadevatā tasseva ovādaṁ labhitvā nibbattanibbattaṭṭhāne attano sampattiṁ oloketvā "kaṁ nu kho nissāya imaṁ saggasampattiṁ labhimhā"ti

<sup>1.</sup> Sabhāgānam sabhāgānam (Ka)

<sup>3.</sup> Vi 1.243; Vi 4. 191 pitthesu.

<sup>2.</sup> Datvā (Sī)

<sup>4.</sup> Pilindivacchatthero (Sī)

āvajjamānā imam theram disvā "theram nissāya amhehi sampatti laddhā"ti sāyampātam theram namassanti. Tasmā so devatānam piyamanāpānam aggo nāma jāto. **Pilindo**ti panassa gottam, **Vaccho**ti nāmam¹. Tadubhayam samsandetvā Pilindavacchoti vuccati.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare mahābhogakule nibbatto purimanayeneva Satthu dhammadesanam sunanto Sattharam ekam bhikkhum devatānam piyamanāpatthāne thapentam disvā tam thānantaram patthetvā yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam brāhmanakule nibbatti. Pilindavacchotissa nāmam akamsu. So aparena samayena Satthu dhammadesanam sutvā patiladdhasaddho pabbajitvā upasampanno vipassanam vaddhetvā arahattam pāpuni. So gihīhipi bhikkhūhipi saddhim kathento "ehi vasala, gaccha vasala, āhara vasala, ganha vasalā"ti vasalavādeneva samudācarati. Tam katham āharitvā Tathāgatam pucchimsu "Bhagavā ariyā nāma pharusavacanā na hontī"ti. Bhikkhave ariyānam paravambhanavasena pharusavācā nāma natthi, apica kho pana bhavantare ācinnavasena bhaveyyāti. Bhante Pilindavacchatthero utthāya samutthāya gihīhipi bhikkhūhipi saddhim kathento "vasala vasalā"ti katheti, kimettha kāranam Bhagavā ti. Bhikkhave na mayham puttassa etam idāneva ācinnam, atīte panesa pañca jātisatāni vasalavādibrāhmanakule nibbatti. Iccesa bhavācinneneva kathesi, na pharusavasena. Ariyānañhi vohāro pharusopi samāno cetanāya apharusabhāvena parisuddhova, appamattakampettha pāpam na upalabbhatīti vatvā Dhammapade imam gāthamāha—

> "Akakkasam viññāpanim, giram saccamudīraye. Yāya nābhisaje kañci, tamaham brūmi brāhmaṇan"ti².

Athekadivasam thero Rājagaham piṇḍāya pavisanto ekam purisam pippalīnam bhājanam pūretvā ādāya antonagaram pavisantam disvā "kim te vasala bhājane"ti āha. So cintesi "ayam samaņo mayā saddhim pātova pharusakatham kathesi, imassa anucchavikameva vattum vaṭṭatī"ti

<sup>1.</sup> Pilindoti panassa nāmam, vacchoti gottam (Ka) Theragāthāṭṭhakathāyam ca.

<sup>2.</sup> Khu 1. 72 piṭṭhe Dhammapade.

"Mūsikavaccam me bhante bhājane"ti āha. Evam bhavissati vasalāti. Tassa therassa dassanam vijahantassa sabbam mūsikavaccameva ahosi. So cintesi "imā pippaliyo mūsikavaccasadisā paññāyanti, sabhāvo nu kho no"ti vīmamsanto hatthena uppīļesi. Athassa undūravaccabhāvam ñatvā balavadomanassam uppajji. So "imāyeva nu kho evarūpā, udāhu sakaṭepī"ti gantvā olokento sabbāpi pippaliyo tādisāva disvā hadayam hatthena sandhāretvā "idam na aññassa kammam, mayā pātova diṭṭhabhikkhussetam kammam, addhā ekam upāyam bhavissati¹, tassa gataṭṭhānam anuvicinitvā etam kāraṇam jānissāmī"ti therassa gatamaggam pucchitvā pāyāsi.

Atheko puriso taṁ ativiya caṇḍikataṁ gacchantaṁ disvā "bho purisa tvaṁ ativiya caṇḍikatova gacchasi, kena kammena gacchasī"ti pucchi. So tassa taṁ pavattiṁ ārocesi. So tassa kathaṁ sutvā evamāha "bho mā cintayi, mayhaṁ ayyo Pilindavaccho bhavissati, tvaṁ etadeva bhājanaṁ pūretvā ādāya gantvā therassa purato tiṭṭha. 'kiṁ nāmetaṁ vasalā'ti vuttakāle ca 'pippaliyo bhante'ti vada, thero 'evaṁ bhavissati vasalāti vakkhati. Puna sabbāpi pippaliyo bhavissantī"ti. So tathā akāsi. Sabbā pippaliyo paṭipākatikā ahesuṁ. Idamettakaṁ² vatthu. Aparabhāge pana Satthā devatānaṁ piyamanāpakāraṇameva vatthuṁ katvā theraṁ devatānaṁ piyamanāpānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Bāhiyadārucīriyattheravatthu

216. Aṭṭhame khippābhiññānanti khippam adhigata-abhiññānam Dārucīriyatthero aggoti dasseti. Ayañhi thero samkhittadhammadesanāpariyosāne arahattam pāpuṇi, maggaphalānam parikammakiccam nāhosi. Tasmā khippābhiññānam aggo nāma jāto. Bāhiyaraṭṭhe pana jātattā Bāhiyotissa nāmam ahosi<sup>3</sup>. So aparabhāge dārucīram nivesesi<sup>4</sup>, tasmā Dārucīriyo nāma jāto.

<sup>1.</sup> Ekam māyam jānissati (Sī)

*y y* (

<sup>3.</sup> Akamsu (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Idam ettakam (Syā), idam ekam (Ka)

<sup>4.</sup> Dārucīrāni dhāresi (Sī)

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe nibbatto Dasabalassa dhammadesanaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ khippābhiññānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthetvā yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto Kassapadasabalassa sāsanassa osakkanakāle heṭṭhā vuttehi bhikkhūhi saddhiṁ samaṇadhammaṁ katvā paripuṇṇasīlo jīvitakkhayaṁ patvā devaloke nibbatti.

So ekam Buddhantaram devaloke vasitvā imasmim Buddhuppāde Bāhiyaraṭṭhe kulagehe nibbatto. Vayam āgamma gharāvāsam vasanto "vohāram karissāmī"ti Suvaṇṇabhūmigamanīyam nāvam abhiruhi. Nāvā icchitam desam appatvāva samuddamajjhe bhinnā, mahājano macchakacchapabhakkho ahosi. Ayam pana ekam dārukhaṇḍam gahetvā sattame divase Suppārakapaṭṭane uttiṇṇo manussāvāsam patvā¹ "acelakaniyāmena manusse upasaṅkamitum² ayuttan"ti avidūre ṭhāne ekam mahātaļākā sevālam gahetvā sarīram veṭhetvā ekasmim ṭhāne patitam ekam kapālam ādāya bhikkhāya pāvisi.

Manussā tam disvā cintesum "sace loke arahantā nāma atthi, evamvidhehi bhavitabbam. Kim nu kho ayyo ukkaṭṭhabhāvena vattham na gaṇhāti, udāhu diyyamānam gaṇheyyā"ti vīmamsantā nānādisāhi vatthāni āharimsu. So cintesi 'sacāham na iminā niyāmena āgamissam, na me ete pasīdeyyum, yamkiñci katvā ime vañcetvā jīvikupāyam³ kātum vaṭṭatī"ti vatthāni na paṭiggaṇhi. Manussā bhiyyoso mattāya pasannā mahāsakkāram karimsu. Sopi bhattakiccam katvā avidūraṭṭhāne devakulam gato. Mahājano tena saddhimyeva gantvā devakulam paṭijaggitvā adāsi. So cintesi "ime mayham sevāle nivāsanamatte pasīditvā evamvidham sakkāram karonti, etesam mayā ukkaṭṭheneva bhavitum vaṭṭatī"ti sallahukāni rukkhaphalakāni gahetvā tacchetvā vākesu āvuṇitvā cīram katvā nivāsetvā pārupitvā jīvikam kappento vasi.

<sup>1.</sup> Manussavāsabhāvam natvā (Sī)

<sup>3.</sup> Jīvikopāyam (Sī), jīvitupāyam (Syā)

<sup>2.</sup> Passitum (Sī)

Atha yo so Kassapabuddhakāle sattasu janesu samanadhammam karontesu eko bhikkhu Suddhāvāsabrāhmaloke nibbatto, so nibbattasamanantarameva attano brahmasampattim oloketvā āgatatthānam āvajjento sattannam janānam pabbatam āruyha samanadhammakaranatthanam disva sesanam channam nibbattatthanam āvajjento<sup>1</sup> ekassa parinibbutabhāvam itaresam pañcannam kāmāvacaradevaloke nibbattabhāvam natvā kālānukālam te panca jane āvajjeti. Imasmim pana kāle "kaham nu khoti āvajjento Dārucīriyam Suppārakapattanam upanissāva kuhanakammena jīvikam kappentam disvā "nattho vatāyam bālo, pubbe samanadhammam karonto ati-ukkatthabhāvena arahatāpi ābhatam pindapātam aparibhuñjitvā idāni udaratthāya anarahāva arahattam patijānitvā lokam vancento vicarati, Dasabalassa ca nibbattabhāvam na jānāti, gacchāmi nam samvejetvā Dasabalassa nibbattabhāvam jānāpemī"ti tamkhanamyeva brahmalokato Suppārakapattane rattibhāgasamanantare Dārucīriyassa sammukhe pāturahosi.

So attano vasanaṭṭhāne obhāsaṁ disvā bahi nikkhamitvā ṭhito mahābrahmaṁ oloketvā añjaliṁ paggayha "ke tumhe"ti pucchi. Ahaṁ tuyhaṁ porāṇakasahāyo anāgāmiphalaṁ patvā brahmaloke nibbatto. Amhākaṁ pana sabbajeṭṭhako arahattaṁ patvā parinibbuto, tumhe pañca janā devaloke nibbattā. Svāhaṁ taṁ imasmiṁ ṭhāne kuhanakammena jīvantaṁ disvā dametuṁ āgatoti vatvā idaṁ kāraṇamāha "na kho tvaṁ bāhiya arahā, napi arahattamaggaṁ² samāpanno, sāpi te paṭipadā natthi, yāya tvaṁ arahā vā assa³ arahattamaggaṁ vā samāpanno"ti. Athassa Satthu uppannabhāvaṁ Sāvatthiyaṁ vasanabhāvañca ācikkhitvā "Satthu santikaṁ gacchāhī"ti taṁ uyyojetvā brahmalokameva agamāsi.

Dārucīriyo mahābrahmunā samvejito "mokkhamaggam gavesissāmī"ti vīsayojanasatam maggam ekarattivāsena gantvā Satthāram piņḍāya paviṭṭham antaraghare sampāpuṇitvā Satthu pādesu nipatitvā "desetu me bhante Bhagavā dhammam, desetu Sugato dhamman"ti yāvatatiyam yāci. Satthā "ettāvatā Bāhiyassa ñāṇam paripākam gatan"ti ñatvā "tasmātiha te Bāhiya evam sikkhitabbam diṭṭhe diṭṭhamattam bhavissatī"ti<sup>4</sup> iminā ovādena

<sup>1.</sup> Āvajjetvā (Ka) 2. Arahamaggam (Sī) 3. Assasi (Sī) 4. Khu 1. 85 pitthe.

ovadi. Sopi desanāpariyosāne antaravīthiyam thitova desanānusārena ñāṇam pesetvā saha patisambhidāhi arahattam pāpuṇi.

So attano kiccam matthakappattam ñatvā Bhagavantam pabbajjam yācitvā aparipunnapattacīvaratāya pattacīvaram pariyesanto sankāratthānato colakkhandāni<sup>1</sup> samkaddhati. Atha nam pubbaveriko amanusso ekissā tarunavacchāya gāviyā sarīre adhimuccitvā jīvitakkhayam pāpesi. Satthā Sāvatthito nikkhamanto antaravīthiyam Bāhiyam sankāratthāne patitam disvā "ganhatha bhikkhave Bāhiyassa Dārucīriyassa sarīran"ti nīharāpetvā sarīrakiccam kāretvā cātumahāpathe cetiyam kārāpesi. Tato samghamajjhe kathā udapādi "Tathāgato bhikkhusamghena Bāhiyassa sarīrajjhāpanakiccam kāresi, dhātuyo gahetvā cetiyam kāresi, kataramaggo nu kho tena sacchikato, sāmanero nu kho so, bhikkhu nu kho"ti cittam uppādavimsu. Satthā tam atthuppattim katvā "pandito bhikkhave Bāhiyo"ti upari dhammadesanam vaddhetvā tassa parinibbutabhāvam pakāsesi. Puna samghamajjhe kathā udapādi "na ca Satthārā Bāhiyassa bahu dhammo desito, arahattam pattoti ca vadati, kim nāmetan"ti. Satthā "dhammo mando bahūti akāraṇam, visapītakassa agado viya ceso"ti vatvā Dhammapade gāthamāha—

> "Sahassamapi ce gāthā, anatthapadasamhitā. Ekam gāthāpadam seyyo, yam sutvā upasammatī"ti<sup>2</sup>.

Desanāpariyosāne caturāsīti pāṇasahassāni amatapānam pivimsu. Idañca pana Bāhiyattherassa vatthu sutte³ āgatattā vitthārena na kathitam. Aparabhāge pana Satthā samghamajjhe nisinno, Bāhiyattheram khippābhiññānam aggatthāne thapesīti.

## Kumārakassapattheravatthu

217. Navame **cittakathikānan**ti vicittam katvā dhammam kathentānam. Thero kira ekassapi dvinnampi dhammam kathento bahūhi upamāhi ca kāraņehi ca maṇḍayitvā bodhento katheti. Tasmā cittakathikānam aggo nāma jāto.

<sup>1.</sup> Colakkhandam (Ka)

<sup>2.</sup> Khu 1. 28 piṭṭhe Dhammapade.

<sup>3.</sup> Khu 1. 84 pitthe Udāne.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare kulagehe patisandhim ganhitvā vayappatto Dasabalassa dhammakatham sunanto Sattharam ekam bhikkhum cittakathikānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthetvā devamanussesu samsaranto Kassapabuddhasāsanosakkanakāle sattannam bhikkhūnam abbhantaro hutvā pabbatamatthake samanadhammam katvā aparihīnasīlo tato cuto devaloke nibbattitvā ekam Buddhantaram sampattim anubhavamāno amhākam Satthu kāle Rājagahe ekissā kuladārikāya kucchimhi uppanno. Sā ca pathamam mātāpitaro yācitvā pabbajjam alabhamānā kulagharam gatā gabbham ganhi. Tampi<sup>1</sup> ajānantī sāmikam ārādhetvā tena anuññātā bhikkhunīsu pabbajitā. Tassā gabbhanimittam disvā bhikkhuniyo Devadattam pucchimsu, so "assamanī"ti āha. Dasabalam pucchimsu, Satthā Upālittheram paticchāpesi. Thero Sāvatthinagaravāsīni kulāni Visākhañca upāsikam pakkosāpetvā sodhento "pure laddho gabbho, pabbajjā arogā"ti āha. Satthā "suvinicchitam adhikaranan"ti therassa sādhukāram adāsi.

Sā bhikkhunī suvaṇṇabimbasadisam puttam vijāyi. Tam gahetvā rājā Pasenadikosalo posāpesi, Kassapoti cassa nāmam katvā aparabhāge alankaritvā Satthu santikam netvā pabbājesi. Kumārakāle pana pabbajitattā Bhagavatā "Kassapam pakkosatha, idam phalam vā khādanīyam vā Kassapassa dethā"ti vutte "katarakassapassāti. Kumārakassapassā"ti evam gahitanāmattā tato paṭṭhāya vuḍḍhakālepi **Kumārakassapo**tveva vuccati. Apica rañño posāvanikaputtattāpi Kumārakassapoti tam sañjānimsu.

So pabbajitakālato paṭṭhāya vipassanāya ceva kammaṁ karoti, Buddhavacanañca gaṇhāti. Atha so tena saddhiṁ pabbatamatthake samaṇadhammaṁ katvā anāgāmiphalaṁ patvā Suddhāvāse nibbatto mahābrahmā tasmiṁ samaye āvajjento Kumārakassapaṁ disvā "sahāyako me vipassanāya kilamati, gantvā tassa vipassanāya nayamukhaṁ dassetvā maggaphalapattiyā² upāyaṁ karissāmī"ti brahmaloke ṭhitova pañcadasa

pañhe abhisaṅkharitvā rattibhāgasamanantare Kumārakassapattherassa vasanaṭṭhāne Andhavane pāturahosi. Thero ālokaṁ disvā "ko etthā"ti āha. "Ahaṁ pubbe tayā saddhiṁ samaṇadhammaṁ katvā anāgāmiphalaṁ patvā Suddhāvāse nibbattabrahmā"ti āha. Kena kammena āgatatthāti. Mahābrahmā attano āgatakāraṇaṁ dīpetuṁ te pañhe ācikkhitvā "tvaṁ ime pañhe uggaṇhitvā aruṇe uṭṭhite Tathāgataṁ upasaṅkamitvā puccha, ṭhapetvā hi Tathāgataṁ añño ime pañhe kathetuṁ samattho nāma natthī"ti vatvā brahmalokameva gato.

Theropi punadivase Satthāram upasankamitvā vanditvā mahābrahmunā kathitaniyāmeneva pañhe pucchi. Satthā Kumārakassapattherassa arahattam pāpetvā pañhe kathesi. Thero Satthārā kathitaniyāmeneva uggaņhitvā Andhavanam gantvā vipassanam gabbham gāhāpetvā arahattam pāpuņi. Tato paṭṭhāya catunnam parisānam dhammakatham kathento bahukāhi¹ upamāhi ca kāraņehi ca maṇḍetvā cittakathameva katheti. Atha nam Satthā Pāyāsirañño pañcadasahi pañhehi paṭimaṇḍetvā suttante² desite tam suttantam aṭṭhuppattim katvā imasmim sāsane cittakathikānam aggaṭṭhāne thapesīti.

#### Mahākotthitattheravatthu

218. Dasame **paṭisambhidāpattānan**ti catasso paṭisambhidā patvā ṭhitānaṁ Mahākoṭṭhitatthero aggoti dasseti. Ayaṁ hi thero attano paṭisambhidāsu ciṇṇavasibhāvena³ abhiññāte abhiññāte mahāsāvake upasaṅkamitvā pañhaṁ pucchantopi Dasabalaṁ upasaṅkamitvā pañhaṁ pucchantopi paṭisambhidāsuyeva pañhaṁ pucchati. Iti iminā ciṇṇavasibhāvena paṭisambhidāpattānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare mahābhogakule nibbatto aparena samayena Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ paṭisambhidāpattānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto imasmiṁ Buddhuppāde Sāvatthiyaṁ brāhmaṇakule nibbatti. Koṭṭhitamāṇavotissa nāmaṁ akaṁsu. So vayappatto tayo vede uggaṇhitvā ekadivasaṁ Satthu dhammakathaṁ sutvā paṭiladdhasaddho pabbaji. So upasampannakālato paṭṭhāya vipassanāya kammaṁ karonto saha paṭisambhidāhi arahattaṁ patvā niccakālaṁ paṭisambhidāsu ciṇṇavasī hutvā pañhaṁ pucchanto paṭisambhidāsuyeva pucchati. Atha naṁ Satthā aparabhāge Mahāvedallasuttaṁ¹ aṭṭhuppattiṁ katvā paṭisambhidāpattānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

Tatiyavaggavannanā

14. Etadaggavagga 4. Catutthavagga

### Ānandattheravatthu

219-223. Catutthassa pathame bahussutānanti-ādīsu aññepi therā bahussutā satimantā gatimantā dhitimantā upatthākā ca atthi, ayam panāyasmā Buddhavacanam ugganhanto Dasabalassa sāsane bhandāgārikapariyattiyam thatvā ganhi. Tasmā bahussutānam aggo nāma jāto. Imasseva ca therassa Buddhavacanam gahetvā dhāranakasati aññehi therehi balayatarā ahosi, tasmā satimantānam aggo nāma jāto. Ayameya cāyasmā ekapade thatvā satthi padasahassāni ganhanto Satthārā tathitaniyāmeneva sabbapadāni jānāti, tasmā gatimantānam aggo nāma jāto. Tasseva cāyasmato Buddhavacanam ugganhanavīriyam sajjhāyanavīriyanca dhāranavīriyañca Satthu upatthānavīriyañca aññehi asadisam ahosi, tasmā dhitimantānam aggo nāma jāto. Tathāgatam upatthahanto cesa na aññesam upatthākabhikkhūnam upatthānākārena<sup>2</sup> upatthahi, aññe hi Tathāgatam upatthahantā na ciram upatthahimsu, na ca Buddhānam manam gahetvā upatthahimsu. Ayam thero pana upatthākatthānam laddhadiyasato patthāya āraddhavīriyo hutvā Tathāgatassa manam gahetvā upatthahi. Tasmā upaṭṭhākānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ito kira satasahassamatthake kappe Padumuttaro nāma Satthā loke uppajji. Tassa Haṁsavatī nāma nagaraṁ ahosi, Nando nāma rājā pitā, Sumedhā nāma devī mātā, bodhisatto Uttarakumāro nāma ahosi. So puttassa jātadivase mahābhinikkhamanaṁ nikkhamma pabbajitvā padhānamanuyutto anukkamena sabbaññutaṁ patvā "anekajātisaṁsāran"ti udānaṁ udānetvā sattāhaṁ Bodhipallaṅke vītināmetvā "pathaviyaṁ ṭhapessāmī"ti pādaṁ abhinīhari. Atha pathaviṁ bhinditvā heṭṭhā vuttappamāṇaṁ padumaṁ uṭṭhāsi. Tadupādāya Bhagavā Padumuttaroteva paññāyittha. Tassa Devalo ca Sujāto ca dve aggasāvakā ahesuṁ, Amitā ca Asamā ca dve aggasāvikā, Sumano nāma upaṭṭhāko. Padumuttaro Bhagavā pitu saṅgahaṁ kurumāno bhikkhusatasahassaparivāro Haṁsavatiyā rājadhāniyā vasati.

Kanitthabhātā panassa Sumanakumāro nāma. Tassa rājā Hamsavatito vīsayojanasate bhogagāmam adāsi. So kadāci kadāci āgantvā pitarañca Satthārañca passati. Athekadivasam paccanto kupito Sumano rañño pesesi. Rājā "tvam mayā tattha kasmā thapito"ti patipesesi. So core vūpasametvā "upasanto deva janapado"ti rañño pesesi. Rājā tuttho "sīgham mama putto āgacchatū"ti āha. Tassa sahassamattā amaccā honti. So tehi saddhim antarāmagge mantesi "mayham pitā tuttho sace me varam deti, kim ganhāmī"ti. Atha nam ekacce "hatthim ganhatha, assam ganhatha, janapadam ganhatha, satta ratanāni ganhathā"ti āhamsu. Apare "tumhe pathavissarassa<sup>1</sup> puttā, na tumhākam dhanam dullabham, laddhampi cetam sabbam pahāya gamanīyam, puññameva ekam ādāya gamanīyam. Tasmā deve varam dadamāne temāsam Padumuttarabhagavantam upatthātum varam<sup>2</sup> ganhathā"ti āhamsu. So "tumhe mayham kalyānamittā, na metam cittam atthi, tumhehi pana uppāditam, evam karissāmī"ti gantvā pitaram vanditvā pitarā ālingetvā matthake cumbetvā "varam te putta demī"ti vutte "icchāmaham mahārāja Bhagavantam temāsam catūhi paccayehi upatthahanto jīvitam avanjham kātum, imam me deva varam dehī"ti āha. Na sakkā tāta, aññam varehīti. Deva khattiyānam nāma

dve kathā natthi, etadeva me vara dehi, na mama aññena atthoti. Tāta Buddhānam nāma cittam dujjānam, sace Bhagavā na icchissati, mayā dinnepi kim bhavissatīti. "Sādhu deva aham Bhagavato cittam jānissāmī"ti vihāram gato.

Tena ca samayena bhattakiccam nitthapetva Bhagava Gandhakutim pavittho hoti, so mandalamāle sannipatitānam bhikkhūnam santikam agamāsi. Te nam āhamsu "rājaputta kasmā āgatosī"ti. Bhagavantam dassanāya, dassetha me Bhagavantanti. Na mayam rājaputta icchiticchitakkhane Satthāram datthum labhāmāti. Ko pana bhante labhatīti. Sumanatthero nāma rājaputtāti. So "kuhim bhante thero"ti therassa nisinnatthānam pucchitvā gantvā vanditvā "icchāmaham bhante Bhagavantam passitum, dassetha me Bhagavantan"ti āha. Thero passantasseva rājakumārassa āpokasiņajjhānam samāpajjitvā mahāpathavim udakam adhitthaya pathaviyam nimujjitva Satthu Gandhakutiyamyeva pāturahosi. atha nam Bhagavā "Sumana kasmā āgatosī"ti āha. Rājaputto bhante Bhagavantam dassanāya āgatoti. Tena hi bhikkhu āsanam paññāpehīti. Puna thero passantasseva rājakumārassa Buddhāsanam gahetvā antogandhakutiyam nimujjitvā bahiparivene pātubhavitvā parivene āsanam paññāpesi. Rājakumāro imāni dve acchariyākārāni<sup>1</sup> disvā "mahanto vatāyam bhikkhū"ti cintesi.

Bhagavāpi Gandhakuṭito nikkhamitvā paññatte āsane nisīdi. Rājaputto Bhagavantaṁ vanditvā paṭisanthāraṁ akāsi. "Kadā āgatosi rājaputtā"ti vutte "bhante tumhesu Gandhakuṭiṁ² paviṭṭhesu, bhikkhū pana 'na mayaṁ icchiticchitakkhaṇe Bhagavantaṁ daṭṭhuṁ labhāmā'ti maṁ therassa santikaṁ pāhesuṁ. Thero pana ekavacaneneva dasseti, thero bhante tumhākaṁ sāsane vallabho maññe"ti. Āma rājakumāra, vallabho esa bhikkhu mayhaṁ sāsaneti. Bhante Buddhānaṁ sāsane kiṁ katvā vallabhā hontīti. Dānaṁ datvā sīlaṁ samādiyitvā uposathakammaṁ katvā kumārāti. Bhagavā ahaṁ thero viya Buddhasāsane vallabho hotukāmo sve mayhaṁ bhikkhaṁ adhivāsethāti. Adhivāsesi Bhagavā

tuṇhībhāvena. Rājakumāro attano vasanaṭṭhānaṁ gantvā sabbarattiṁ mahāsakkāraṁ sajjetvā satta divasāni khandhāvārabhattaṁ nāma adāsi.

Sattame divase Satthāram vanditvā bhante mayā pitu santikā temāsam antovassam tumhākam paṭijagganavaro laddho, temāsam me vassāvāsam adhivāsethāti. Bhagavā "atthi nu kho tattha gatena attho"ti oloketvā "atthī"ti disvā "suññāgāre kho rājakumāra Tathāgatā abhiramantī"ti āha. Kumāro "aññātam Bhagavā aññātam Sugatā"ti vatvā "aham bhante purimataram gantvā vihāram kāremi, mayā pesite bhikkhusatasahassena saddhim āgacchathā"ti Bhagavantam paṭiññam gāhāpetvā¹ pitu santikam gantvā "dinnā me deva Bhagavatā paṭiññā, mayā pahite Bhagavantam peseyyāthā"ti vatvā pitaram vanditvā nikkhamitvā yojane yojane vihāram kārento vīsayojanasatam addhānam gato. Gantvā ca attano nagare vihāraṭṭhānam vicinanto Sobhananāmassa² kuṭumbikassa uyyānam disvā satasahassena kiṇitvā satasahassam vissajjetvā vihāram kāresi. Tattha Bhagavato Gandhakuṭim sesabhikkhūnañca rattiṭṭhānadivāṭṭhānatthāya kuṭileṇamaṇḍape kāretvā pākāraparikkhepam dvārakoṭṭhakañca niṭṭhāpetvā³ pitu santikam pesesi "niṭṭhitam mayham kiccam, Satthāram pahiṇathā"ti.

Rājā Bhagavantam bhojetvā "Bhagavā Sumanassa kiccam niṭṭhitam, tumhākam gamanam paccāsīsatī'ti āha. Bhagavā bhikkhusatasahassaparivuto<sup>4</sup> yojane yojane vihāresu vasamāno agamāsi. Kumāro "Satthā āgacchatī'ti sutvā yojanam paccuggantvā gandhamālādīhi pūjayamāno vihāram pavesetvā—

"Satasahassena me kītam, satasahassena māpitam. Sobhanam nāma uyyānam, paṭiggaṇha Mahāmunī"ti—

vihāram niyyādesi. So vassūpanāyikādivase dānam datvā attano puttadāre ca amacce ca pakkosāpetvā āha "Satthā amhākam santikam dūratova āgato, Buddhā ca nāma dhammagarukā na

<sup>1.</sup> Gahetvā (Syā)

<sup>3.</sup> Nitthapetvā (Sī)

<sup>2.</sup> Sobhanassa nāma (Sī)

<sup>4.</sup> Satasahassabhikkhuparivāro (Sī)

āmisacakkhukā<sup>1</sup>. Tasmā aham imam temāsam dve sāṭake nivāsetvā dasa sīlāni samādiyitvā idheva vasissāmi, tumhe khīṇāsavasatasahassassa imināva nīhārena temāsam dānam dadeyyāthā"ti.

So Sumanattherassa vasanaṭṭhānasabhāgeyeva ṭhāne vasanto yaṁ thero Bhagavato vattaṁ karoti, taṁ sabbaṁ disvā "imasmiṁ ṭhāne ekantavallabho esa thero, etasseva me ṭhānantaraṁ patthetuṁ vaṭṭatī"ti cintetvā upakaṭṭhāya pavāraṇāya gāmaṁ pavisitvā sattāhaṁ mahādānaṁ datvā sattame divase bhikkhusatasahassassa pādamūle ticīvaraṁ ṭhapetvā Bhagavantaṁ vanditvā "bhante yadetaṁ mayā sattāhaṁ khandhāvāradānato paṭṭhāya puññaṁ kataṁ, taṁ neva sakkasampattiṁ, na mārabrahmasampattiṁ patthayantena, Buddhassa pana upaṭṭhākabhāvaṁ patthentena kataṁ. Tasmā ahampi Bhagavā anāgate Sumanatthero viya ekassa Buddhassa upaṭṭhāko homī'ti pañcapatiṭṭhitena patiṭṭhahitvā vandi. Satthā tassa anantarāyaṁ disvā byākaritvā pakkāmi. Kumāro taṁ sutvā "Buddhā ca nāma advejjhakathā hontī'ti dutiyadivase Gotamabuddhassa pattacīvaraṁ gahetvā piṭṭhito piṭṭhito gacchanto viya ahosi.

So tasmim Buddhuppāde vassasatasahassam dānam datvā sagge nibbattitvā Kassapabuddhakāle piņḍāya carato therassa pattaggahaṇattham uttarisāṭakam datvā pūjam akāsi, puna sagge nibbattitvā tato cuto Bārāṇasirājā hutvā uparipāsādavaragato Gandhamādanato ākāsena āgacchante aṭṭha Paccekabuddhe disvā nimantāpetvā bhojetvā attano maṅgala-uyyāne tesam aṭṭha paṇṇasālāyo kāretvā tesam nisīdanatthāya attano nivesane aṭṭha sabbaratanamayāni pīṭhāni ceva maṇi-ādhārake ca paṭiyādetvā dasa vassasahassāni upaṭṭhānam akāsi. Etāni pākaṭaṭṭhānāni.

Kappasatasahassam pana dānam dadamānova amhākam bodhisattena saddhim Tusitapure nibbattitvā tato cuto Amitodanasakkassa gehe nibbatti. Athassa sabbeva ñātake ānandite pamudite karonto jātoti Ānandotveva nāmam akamsu. So anupubbena katābhinikkhamane sammāsambodhim patvā paṭhamagamanena Kapilavatthum āgantvā

tato nikkhante Bhagavati Bhagavato parivārattham rājakumāresu pabbajantesu Bhaddiyādīhi saddhim nikkhamitvā Bhagavato santike pabbajitvā nacirasseva āyasmato Puņņassa Mantāṇiputtassa santike dhammakatham sutvā sotāpattiphale patithahi.

Tena kho pana samayena Bhagavato paṭhamabodhiyaṁ vīsati vassāni anibaddhā upaṭṭhākā ahesuṁ. Ekadā nāgasamālo pattacīvaraṁ gahetvā vicari ekadā Nāgito, ekadā Upavāno, ekadā Sunakkhatto, ekadā Cundo samaṇuddeso, ekadā Sāgato, ekadā Rādho, ekadā Meghiyo. Tattha ekadā Bhagavā Nāgasamālattherena saddhiṁ addhānamaggappaṭipanno dvedhāpathaṁ patto. Thero maggā okkamma¹ "Bhagavā ahaṁ iminā maggena gacchāmī"ti āha. Atha naṁ Bhagavā "ehi bhikkhu, iminā maggena gacchāmā"ti āha. So "handa Bhagavā tumhākaṁ pattacīvaraṁ gaṇhatha, ahaṁ iminā maggena gacchāmī"ti vatvā pattacīvaraṁ bhūmiyaṁ ṭhapetuṁ āraddho. Atha naṁ Bhagavā "āhara bhikkhū"ti vatvā pattacīvaraṁ gahetvā gato. Tassapi bhikkhuno itarena maggena gacchato corā pattacīvaraṁceva hariṁsu, sīsañca bhindiṁsu. So "Bhagavā idāni me paṭisaraṇaṁ, na añño"ti cintetvā lohitena galantena Bhagavato santikaṁ āgami. "Kimidaṁ bhikkhū"ti ca vutte taṁ pavattiṁ ārocesi. Atha naṁ Bhagavā "mā cintayi bhikkhu, etassa kāraṇāyeva taṁ nivārayimhā"ti vatvā samassāsesi.

Ekadā pana Bhagavā Meghiyattherena saddhim Pācīnavamse migadāye jantugāmam agamāsi. Tatrāpi Meghiyo jantugāme piņḍāya caritvā nadītīre pāsādikam ambavanam disvā "Bhagavā tumhākam pattacīvaram gaṇhatha, aham tasmim ambavane samaṇadhammam karomī"ti vatvā Bhagavatā tikkhattum nivāriyamānopi gantvā akusalavitakkehi anvāsatto paccāgantvā tam pavattim ārocesi. Tampi Bhagavā "imameva te kāraṇam sallakkhetvā nivārayimhā"ti vatvā anupubbena Sāvatthim agamāsi. Tattha Gandhakuṭipariveṇe paññattavarabuddhāsane nisinno bhikkhusamghaparivuto bhikkhū āmantesi "bhikkhave idānimhi mahallako, 'ekacce bhikkhū iminā maggena gacchāmā'ti vutte aññena gacchanti, ekacce mayham pattacīvaram bhūmiyam nikkhipanti, mayham nibaddhupaṭṭhākam ekam

bhikkhum jānāthā"ti. Bhikkhūnam dhammasamvego udapādi. Athāyasmā Sāriputto uṭṭhāyāsanā Bhagavantam vanditvā "aham bhante tumheyeva patthayamāno satasahassakappādhikam asankhyeyyam pāramiyo pūrayim, nanu mādiso mahāpañño upaṭṭhāko nāma vaṭṭati, aham upaṭṭhahissāmī"ti āha. Tam Bhagavā "alam Sāriputta yassam disāyam tvam viharasi, asuññā ve sā disā, tava hi ovādo Buddhānam ovādasadiso, na me tayā upaṭṭhākakiccam atthī"ti paṭikkhipi. Eteneva upāyena Mahāmoggallānam ādim katvā asīti mahāsāvakā uṭṭhahimsu. Te sabbe Bhagavā paṭikkhipi.

Ānandatthero pana tuṇhīyeva nisīdi. Atha naṁ bhikkhū āhaṁsu "āvuso Ānanda bhikkhusaṁgho upaṭṭhākaṭṭhānaṁ yācati, tvampi yācāhī"ti. Yācitvā laddhaṭṭhānaṁ nāma āvuso kīdisaṁ hoti, kiṁ maṁ Satthā na passati. Sace Satthā rocissati, "Ānando maṁ upaṭṭhahatū"ti vakkhatīti. Atha Bhagavā "na bhikkhave Ānando aññehi ussāhetabbo, sayameva jānitvā maṁ upaṭṭhahissatī"ti āha. Tato bhikkhū uṭṭhehi āvuso Ānanda, uṭṭhehi āvuso Ānanda, Dasabalaṁ upaṭṭhākaṭṭhānaṁ yācāhī"ti āhaṁsu. Thero uṭṭhahitvā cattāro patikkhepā catasso ca āyācanāti aṭṭha vare yāci.

Cattāro paṭikkhepā nāma—"sace me bhante Bhagavā attanā laddham paṇītam cīvaram na dassati, piṇḍapātam na dassati, ekagandhakuṭiyam vasitum na dassati, nimantanam gahetvā na gamissati, evāham Bhagavantam upaṭṭhahissāmī"ti vatvā "kam panettha Ānanda ādīnavam addasā"ti vutte āha "sacāham bhante imāni vatthūni labhissāmi, bhavissanti vattāro 'Ānando Dasabalena laddham paṇītam cīvaram paribhuñjati, piṇḍapātam paribhuñjati, ekagandhakuṭiyam vasati, ekato nimantanam gacchati. Etam lābham labhanto Tathāgatam upaṭṭhāti, ko evam upaṭṭhahato bhāro'ti". Ime cattāro paṭikkhepe yāci.

Catasso āyācanā nāma—"sace bhante Bhagavā mayā gahitanimantanam gamissati, sacāham tiroraṭṭhā tirojanapadā Bhagavantam daṭṭhum āgatam parisam āgatakkhaṇeyeva Bhagavantam dassetum lacchāmi, yadā me kaṅkhā uppajjati, tasmimyeva khaṇe Bhagavantam upasaṅkamitum lacchāmi, tathā yam Bhagavā mayham parammukhe dhammam deseti, tam āgantvā mayham kathessati,

evāham Bhagavantam upaṭṭhahissāmī"ti vatvā "kam panettha Ānanda ānisamsam passasī"ti vutte āha "idha bhante saddhā kulaputtā Bhagavato okāsam alabhantā mam evam vadanti 'sve bhante Ānanda Bhagavatā saddhim amhākam ghare bhikkham gaṇheyyāthā'ti. Sace Bhagavā tattha na gamissati, icchiticchitakkhaṇeyeva parisam dassetum, kankhañca vinodetum okāsam na lacchāmi, bhavissanti vattāro 'kim Ānando Dasabalam upaṭṭhāti. Ettakampissa Bhagavā anuggaham na karotī'ti. Bhagavato ca parammukhā mam pucchissanti 'ayam āvuso Ānanda gāthā, idam suttam, idam jātakam kattha desitan'ti. Sacāham tam na sampādayissāmi¹, bhavissanti vattāro 'ettakampi āvuso na jānāsi, kasmā tvam chāyā viya Bhagavantam avijahanto dīgharattam vicarasī'ti. Tenāham parammukhā desitassapi dhammassa-una kathanam icchāmī"ti. Imā catasso āyācanā yāci. Bhagavāpissa adāsi.

Evam ime aṭṭha vare gahetvā nibaddhupaṭṭhāko ahosi. Tasseva ṭhānantarassa atthāya kappasatasahassam pūritānam pāramīnam phalam pāpuṇi. So upaṭṭhākaṭṭhānam laddhadivasato paṭṭhāya Dasabalassa duvidhena udakena tividhena dantakaṭṭhena hatthapādaparikammena piṭṭhiparikammena Gandhakuṭipariveṇasammajjanenāti evamādīhi kiccehi upaṭṭhahanto "imāya nāma velāya Satthu imam nāma laddhum vaṭṭati, idam nāma kātum vaṭṭatī"ti divasabhāgam santikāvacaro hutvā rattibhāgasamanantare daṇḍadīpikam gahetvā ekarattim Gandhakuṭipariveṇam nava vāre anupariyāyati. Evañhissa ahosi "sace me thinamiddham okkameyya, Dasabale pakkosante paṭivacanam dātum na sakkuṇeyyan"ti. Tasmā sabbarattim daṇḍadīpikam hatthena na muñcati. Idamettakam vatthu. Aparabhāge pana Satthā Jetavane viharanto anekapariyāyena Dhammabhaṇḍāgārika-ānandattherassa vaṇṇam kathetvā theram imasmim sāsane bahussutānam satimantānam gatimantānam dhitimantānam upaṭṭhākānañca bhikkhūnam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Uruve lakas sapat the ravat thu

224. Dutiye **mahāparisānan**ti mahāparivārānam Uruvelakassapo aggoti dasseti. Aññesañhi therānam kañci kālam parivāro mahā hoti

kañci kālam appo, imassa pana therassa dvīhi bhātikehi saddhim ekam samaṇasahassam nibaddhaparivārova ahosi. Tesu ekekasmim ekekam pabbājente dve samaṇasahassāni honti, dve dve pabbājente tīṇi sahassāni honti. Tasmā so mahāparivārānam aggo nāma jāto. **Kassapo**ti panassa gottam. Uruvelāyam pabbajitattā **Uruvelakassapo**ti paññāyittha.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā vayappatto Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ mahāparisānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā "mayāpi anāgate evarūpena bhavituṁ vaṭṭatī"ti sattāhaṁ Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā ticīvarena acchādetvā Satthāraṁ vanditvā mahāparisānaṁ aggabhāvatthaṁ patthanaṁ akāsi. Satthā anantarāyaṁ disvā "anāgate Gotamabuddhassa sāsane mahāparisānaṁ aggo bhavissasī"ti byākaritvā pakkāmi.

Sopi kulaputto yāvajīvam kalyāṇakammam katvā devamanussesu samsaranto ito dvenavutikappamatthake¹ Phussabuddhassa vemātikakaniṭṭhabhātā hutvā nibbatto, pitā Mahindarājā nāma. Apare panassa dve kaniṭṭhabhātaro ahesum. Evam te tayo bhātaro visum visum ṭhānantaram labhimsu. Te heṭṭhā vuttanayeneva kupitam paccantam vūpasametvā pitu santikā varam labhitvā "temāsam Dasabalam paṭijaggissāmā"ti varam gaṇhimsu. Atha nesam etadahosi "amhehi Dasabalam paṭijaggantehi anucchavikam kātum vaṭṭatī"ti ekam amaccam uppādakaṭṭhāne ṭhapetvā ekam āyavayajānanakam katvā ekam Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa parivesakaṭṭhāne ṭhapetvā attanā dasa sīlāni samādāya temāsam sikkhāpadāni rakkhimsu. Te tayo amaccā heṭṭhā vuttanayeneva imasmim Buddhuppāde Bimbisāravisākharaṭṭhapālā jātā.

Te pana rājakumārā vutthavasse Dasabale sahatthā Buddhappamukham bhikkhusamgham paccayapūjāya pūjetvā yāvajīvam kalyāṇakammam katvā amhākam Dasabalassa nibbattito puretarameva brāhmaṇakule nibbattitvā attano

gottavasena tayopi janā Kassapā eva nāma jātā. Te vayappattā tayo vede uggaņhimsu. Tesam jeṭṭhabhātikassa pañca māṇavakasatāni parivāro ahosi, majjhimassa tīṇi, kaniṭṭhassa dve. Te attano ganthe sāram olokentā diṭṭhadhammikameva passimsu, na samparāyikam. Atha nesam jeṭṭhabhātā attano parivārena saddhim Uruvelam gantvā isipabbajjam pabbajitvā Uruvelakassapo nāma jāto, Mahāgaṅgānadīvaṅke pabbajito Nadīkassapo nāma jāto, Gayāsīse pabbajito Gayākassapo nāma jāto.

Evam tesu isipabbajjam pabbajitvā tattha vasantesu bahūnam divasānam accayena amhākam bodhisatto mahābhinikkhamanam nikkhamitvā paṭividdha¹ sabbaññutaññāṇo anukkamena dhammacakkam pavattetvā pañcavaggiye there arahatte patiṭṭhāpetvā Yasadārakappamukhe pañcapaññāsa sahāyakepi vinetvā saṭṭhi arahante "caratha bhikkhave cārikan"ti bahujanahitāya cārikam pesetvā Bhaddavaggiye vinetvā Uruvelakassapassa hetum disvā "mayi gate tayo bhātikā saparivārā arahattam pāpuṇissantī"ti ñatvā ekako adutiyo Uruvelakassapassa vasanaṭṭhānam gantvā vasanatthāya agyāgāram yācitvā tattha katam nāgadamanam ādim katvā aḍḍhuḍḍhasahassehi pāṭihāriyehi Uruvelakassapam saparivāram vinetvā pabbājesi. Tassa pabbajitabhāvam ñatvā itarepi dve bhātaro saparivārā āgantvā pabbajimsu, sabbepi ehibhikkhū iddhimayapattacīvaradharā ahesum.

Satthā taṁ samaṇasahassaṁ ādāya Gayāsīsaṁ gantvā piṭṭhipāsāṇe nisinno "kathaṁrūpā nu kho etesaṁ dhammadesanā sappāyā"ti olokento "ime aggiṁ paricarantā vicariṁsu, imesaṁ tayo bhave ādittāgārasadise katvā dassetuṁ vaṭṭatī"ti Ādittapariyāyasuttaṁ² desesi. Desanāpariyosāne sabbeva arahattaṁ pattā. Satthā tehi parivuto pubbe Bimbisārarañño dinnapaṭiññattā Rājagahanagare Laṭṭhivanuyyānaṁ agamāsi. Rājā Dasabalassa āgatabhāvaṁ sutvā dvādasanahutehi brāhmaṇagahapatikehi saddhiṁ Satthāraṁ upasaṅkamitvā vanditvā ekamantaṁ nisīdi. Satthā sabbāvantaṁ parisaṁ oloketvā mahājanaṁ Uruvelakassapassa nipaccakāraṁ karontaṁ disvā "ime mayhaṁ vā Kassapassa

vā mahantabhāvaṁ na jānanti, savitakkā ca nāma desanaṁ sampaṭicchituṁ na sakkontī"ti cintetvā "Kassapa tuyhaṁ upaṭṭhākānaṁ vitakkaṁ chindā"ti therassa saññaṁ adāsi. Thero Satthu vacanaṁ sampaṭicchitvā uṭṭhāyāsanā Satthāraṁ pañcapatiṭṭhitena vanditvā tālappamāṇaṁ ākāsaṁ uppatitvā iddhivikubbanaṁ dassetvā "Satthā me bhante Bhagavā, sāvakohamasmī, Satthā me bhante Bhagavā, sāvakohamasmī"ti vatvā oruyha Dasabalassa pāde vandi, etenupāyena sattame vāre sattatālappamāṇaṁ ākāsaṁ abbhuggantvā puna āgantvā Dasabalassa pāde vanditvā ekamantaṁ nisīdi.

Tasmim kāle mahājano "ayam loke mahāsamaņo" ti Satthari nibbitakko jāto, athassa Satthā dhammam desesi. Desanāpariyosāne rājā ekādasanahutehi brāhmaṇagahapatikehi saddhim sotāpattiphale patiṭṭhito, ekanahutam upāsakattam paṭivedesi. Tepi Uruvelakassapassa parivārā sahassamattā bhikkhū attano āsevanavasena cintesum "amhākam pabbajitakiccam matthakam pattam, bahi gantvā kim karissāmā" ti Uruvelakassapattheramyeva parivāretvā vicarimsu. Tesu ekekasmim ekekam nissitakam gaṇhante dve sahassāni honti, dve dve gaṇhante tīṇi sahassāni honti. Tato paṭṭhāya yattakā tesam nissitakā, tattake kathetum vaṭṭatīti. Idamettha vatthu¹. Aparabhāge pana Satthā Jetavane viharanto theram mahāparisānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## Kāļudāyittheravatthu

225. Tatiye **kulappasādakānan**ti kulam pasādentānam. Ayam hi thero aditthabuddhadassanamyeva Suddhodanamahārājassa nivesanam pasādesi, tasmā kulappasādakānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe nibbatto Satthu dhammadesanaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ kulappasādakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu samsaranto amhākam bodhisattassa mātukucchiyam paṭisandhiggahaṇadivase Kapilavatthusmimyeva amaccagehe paṭisandhim gaṇhi. Jātadivase bodhisattena saddhimyeva jātoti tamdivasamyeva tam dukūlacumbuṭake¹ nipajjāpetvā bodhisattassa upaṭṭhānatthāya nayimsu. Bodhisattena hi saddhim Bodhirukkho Rāhulamātā catasso nidhikumbhiyo ārohaniyahatthī Kaṇḍako² Channo Kāļudāyīti ime satta ekadivase jātattā sahajātā nāma ahesum. Athassa nāmaggahaṇadivase sakalanagarassa udaggacittadivase jātoti Udāyītveva nāmam akamsu. Thokam kāļadhātukattā pana **Kāļudāyī** nāma jāto. So bodhisattena saddhim kumārakīļam kīļanto vuddhim agamāsi.

Aparabhāge bodhisatto mahābhinikkhamanam nikkhamitvā anukkamena sabbaññutam patvā pavattitavaradhammacakko lokānuggaham karonto Rājagaham upanissāva viharati. Tasmim samaye Suddhodanamahārājā "Siddhatthakumāro abhisambodhim patvā Rājagaham upanissāva Veluvane viharatī"ti sutvā purisasahassaparivāram ekam amaccam "puttam me idha anehi"ti pesesi. So satthiyojanamaggam gantva Dasabalassa catuparisamajihe nisīditvā dhammadesanāvelāya vihāram pāvisi. So "titthatu tāva raññā pahitasāsanan"ti parisapariyante thito Satthu dhammadesanam sutvā yathāthitova saddhim purisasahassehi arahattam pāpuņi. Atha nesam Satthā "etha bhikkhavo" ti hattham pasāresi, sabbe tamkhanamyeva iddhimayapattacīvaradharā vassasatthikattherā viya ahesum. Arahattam pattakālato patthāya pana ariyā nāma majjhattāva hontīti rañña pahitasasanam Dasabalassa na kathesi. Raja "neva gato agacchati, na sāsanam suyvatī"ti "ehi tāta tvam gacchā"ti teneva niyāmena aññam amaccam pesesi. Sopi gantvā purimanayeneva saddhim parisāya arahattam patvā tunhī ahosi. Evam navahi amaccehi saddhim nava purisasahassāni pesesi. Sabbe attano kiccam nitthapetva tunhī ahesum.

Atha rājā cintesi "ettakā janā mayi sinehābhāvena Dasabalassa idhāgamanatthāya na kiñci kathayimsu, aññe gantvāpi Dasabalam

ānetum na sakkhissanti. Mayham kho pana putto Udāyī Dasabalena saddhim ekavayo sahapamsukīļiko, mayi cassa sineho atthī"ti Kāļudāyim pakkosāpetvā "tāta purisasahassaparivāro gantvā Dasabalam ānehī"ti āha. Paṭhamam gatapurisā viya pabbajitum labhanto ānessāmi devāti. Yamkiñci katvā mama puttam dassehīti. "Sādhu devā"ti rañño sāsanam ādāya Rājagaham gantvā Satthu dhammadesanāvelāya parisapariyante ṭhito dhammam sutvā saparivāro arahattaphalam patvā ehibhikkhubhāve patiṭṭhāsi. Tato cintesi "na tāva Dasabalassa kulanagaram gantum esa kālo, vasantasamaye¹ supupphitesu vanasaṇḍesu haritatiṇasañchannāya pathaviyā esa kālo bhavissatī"ti kālam paṭimānento tassa kālassa āgatabhāvam ñatvā—

"Nātisītam nāti-uṇham, nātidubbhikkhachātakam. Saddalā haritā bhūmi, esa kālo Mahāmunī''ti—

saṭṭhimattāhi gāthāhi Dasabalassa kulanagaraṁ gamanatthāya gamanavaṇṇaṁ vaṇṇesi. Satthā "Udāyī gamanavaṇṇaṁ katheti, Kapilavatthunagaraṁ gantuṁ esa kālo"ti vīsatisahassabhikkhuparivāro aturitagamanena cārikaṁ nikkhami.

Udāyitthero Satthu nikkhantabhāvaṁ ñatvā "pitu mahārājassa saññaṁ dātuṁ vaṭṭatī"ti vehāsaṁ abbhuggantvā rañño nivesane pāturahosi. Suddhodanamahārājā theraṁ disvā tuṭṭhacitto mahārahe pallaṅke nisīdāpetvā attano paṭiyāditassa nānaggarasabhojanassa pattaṁ pūretvā adāsi. Thero uṭṭhāya gamanākappaṁ² dassesi. Nisīditvāva bhuñja tātāti. Satthu santikaṁ gantvā bhuñjissāmi mahārājāti. Kahaṁ pana tāta Satthāti. Vīsatisahassabhikkhuparivāro tumhākaṁ dassanatthāya cārikaṁ nikkhanto mahārājāti. Tumhe imaṁ piṇḍapātaṁ paribhuñjitvā yāva mama putto imaṁ nagaraṁ sampāpuṇāti, tāvassa itova piṇḍapātaṁ harathāti. Thero bhattakiccaṁ katvā Dasabalassa āharitabbaṁ bhattaṁ gahetvā dhammakathaṁ kathetvā Dasabalassa adassaneneva sakalarājanivesanaṁ saddhāpaṭilābhaṁ labhāpetvā sabbesaṁ passantānaññeva pattaṁ

<sup>1.</sup> Vasantakālasamaye (Ka)

ākāse vissajjetvā sayampi vehāsam abbhuggantvā piṇḍapātam ādāya Satthu hatthe ṭhapesi, Satthā tam piṇḍapātam paribhuñji. Thero saṭṭhiyojanamaggam yojanaparamam¹ gacchantassa Satthuno divase divase rājagehato bhattam āharitvā adāsi. Evam vatthu veditabbam. Atha² aparabhāge Satthā "mayham pitu mahārājassa sakalanivesanam pasādesī"ti theram kulappasādakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Bākulattheravatthu

226. Catutthe **appābādhānan**ti nirābādhānam. **Bākulo**ti<sup>3</sup> dvīsu kulesu vaddhitattā evamladdhanāmo thero.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayam kira atīte ito kappasatasahassādhike asankhyeyyamatthake Anomadassidasabalassa nibbattito puretarameva brāhmaṇakule paṭisandhim gaṇhitvā vayam āgamma uggahitavedo vedattaye sāram apassanto "samparāyikattham gavesissāmī"ti pabbatapāde isipabbajjam pabbajitvā pañcābhiñnā-aṭṭhasamāpattilābhī hutvā jhānakīļitāya<sup>4</sup> vītināmesi. Tasmim samaye Anomadassī bodhisatto sabbañnutam<sup>5</sup> patvā ariyagaṇaparivuto cārikam carati. Tāpaso "tīṇi ratanāni upannānī"ti sutvā Satthu santikam gantvā dhammam sutvā desanāpariyosāne saraṇesu patiṭṭhito, attano ṭhānam pana vijahitum nāsakkhi. So kālena kālam Satthu dassanāya ceva gacchati, dhammanca suṇāti.

Athekasmim samaye Tathāgatassa udaravāto uppajji. Tāpaso Satthu dassanatthāya āgato "Satthā gilāno"ti sutvā "ko bhante ābādho"ti. "Udaravāto"ti vutte "ayam kālo mayham puññam kātun"ti pabbatapādam gantvā nānāvidhāni bhesajjāni samodhānetvā "idam bhesajjam Satthu upanethā"ti upaṭṭhākattherassa adāsi. Saha bhesajjassa upayogena udaravāto paṭippassambhi. So Satthu phāsukakāle gantvā evamāha "bhante yadidam mama bhesajjena Tathāgatassa phāsukam jātam, tassa me nissandena nibbattanibbattabhave gaddūhanamattampi<sup>6</sup>

- 1. Satthiyojanaparamamaggam (Ka)
- 3. Bakkuloti (Sī)
- 5. Sabbaññutaññānaṁ (Sī)

- 2. Athassa (Syā)
- 4. Jhānakīļikāya (Sī)
- 6. Guduhanamattampi (Ka)

sarīre byādhi nāma mā hotū"ti. Idamassa tasmim attabhāve kalyāṇakammam.

So tato cuto brahmaloke nibbattitvā ekam asankhyeyyam devamanussesu samsaranto Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare kulagehe paṭisandhim gahetvā Satthāram ekam bhikkhum appābādhānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. So yāvatāyukam kusalam katvā devamanussesu samsaranto Vipassīdasabalassa nibbattito puretarameva Bandhumatīnagare brāhmaṇakule nibbatto purimanayeneva isipabbajjam pabbajitvā jhānalābhī hutvā pabbatapāde vasati.

Vipassībodhisattopi sabbaññutam patvā aṭṭhasaṭṭhibhikkhusata-sahassaparivāro Bandhumatīnagaram upanissāya pitu mahārājassa saṅgaham karonto kheme migadāye viharati. Athāyam tāpaso Dasabalassa loke nibbattabhāvam ñatvā āgantvā Satthu dhammakatham sutvā saraņesu patiṭṭhāsi, attano pabbajjam jahitum nāsakkhi, kālena kālam pana Satthu upaṭṭhānam gacchati.

Athekasmim samaye ṭhapetvā Satthārañceva dve aggasāvake ca Himavati pupphitānam visarukkhānam vātasamphassena sesabhikkhūnam matthakarogo nāma udapādi. Tāpaso Satthu upaṭṭhānam āgato bhikkhū sasīsam pārupitvā nipanne disvā "kim bhante bhikkhusamghassa aphāsukan"ti pucchi. Bhikkhūnam tiṇapupphakarogo¹ āvusoti. Tāpaso cintesi "ayam kālo mayham bhikkhusamghassa kāyaveyyāvatikakammam katvā puññam nibbattetun"ti attano ānubhāvena nānāvidhāni bhesajjāni samkaḍḍhitvā yojetvā adāsi. Sabbabhikkhūnam rogo tamkhaṇamyeva vūpasanto.

So yāvatāyukam thatvā brahmaloke nibbattitvā ekanavutikappe devamanussesu samsaranto Kassapabuddhakāle Bārāṇasiyam kulagehe nibbatto gharāvāsam vasanto "mayham vasanageham dubbalam, paccantam gantvā dabbasambhāram āharitvā geham karissāmī"ti vaḍḍhakīhi saddhim gacchanto antarāmagge ekam jiṇṇam mahāvihāram disvā "tiṭṭhatu tāva mayham gehakammam, na tam mayā saddhim gamissati, yamkiñci katvā pana saddhim gamanakammameva puretaram

<sup>1.</sup> Visapuppharogo (Syā, Ka) Ma-Ţtha 4. 139 pitthepi passitabbam.

kātum vaṭṭatī"ti teheva vaḍḍhakīhi dabbasambhāram gāhāpetvā tasmim vihāre uposathāgāram kāresi, bhojanasālam aggisālam dīghacankamam jantāgharam kappiyakuṭim vaccakuṭim ārogyasālam kāresi, yamkiñci bhikkhusamghassa upabhogaparibhogam bhesajjam nāma sabbam paṭiyādetvā ṭhapesi.

So yāvajīvam kusalam katvā ekam Buddhantaram devamanussesu samsaranto amhākam Dasabalassa nibbattito puretarameva Kosambiyam setthigehe patisandhim ganhi. Tassa patisandhiggahanadiyasato patthāva tam setthikulam labhaggayasaggappattam ahosi. Athassa mata puttam vijayitva cintesi "ayam dārako puññavā katādhikāro<sup>1</sup>, yattakam kālam arogo dīghāyuko hutvā titthati, tattakam amhākam sampattidāyako bhavissati. Jātadivaseyeva Mahāyamunāya nhātadārakā<sup>2</sup> nirogā hontī''ti nhāpanatthāya nam pesesi. "Pañcame divase sīsam<sup>3</sup> nhāpetvā nadīkīlanatthāva nam pesesī"ti Majjhimabhānakā. Tattha dhātiyā<sup>4</sup> dārakam nimujjanummujjanavasena kīlāpentiyā<sup>5</sup> eko macchodārakam disvā "bhakkho me ayan"ti maññamāno mukham vivaritvā upagato. Dhātī dārakam chaddetvā palātā, maccho tam gili. Puññavā satto dukkham na pāpuni, sayanagabbham pavisitvā nipanno viya ahosi. Maccho dārakassa tejena tattaphālam<sup>6</sup> gilitvā dayhamāno viya vegena timsayojanam gantvā Bārānasinagaravāsino macchabandhassa jālam pāvisi. Mahāmacchā nāma jālena baddhā māriyamānāva maranti, ayam pana dārakassa tejena jālato nīhatamattova mato. Macchabandhā ca mahāmaccham<sup>7</sup> labhitvā phāletvā vikkinanti, tam pana dārakassa ānubhāvena aphāletvā sakalameva kājena haritvā "sahassena demā"ti vadantā nagare vicarimsu, koci na ganhāti.

Tasmim pana nagare aputtakam asītikoṭivibhavam seṭṭhikulam atthi, tassa dvāramūlam patvā "kim gahetvā dethā"ti vuttā "kahāpaṇan"ti āhamsu. Tehi kahāpaṇam datvā gahito. Seṭṭhibhariyāpi aññesu divasesu macche na keṭāyati, tamdivasam pana maccham phalake ṭhapetvā sayameva phālesi. Macchañca nāma kucchito phālenti, sā pana piṭṭhito

- 1. Katābhinīhāro (Sī, Syā)
- 2. Nahāpitā dārakā (Sī)
- 3. Sasīsam (Ka)

- 4. Dhātiyo (Ka)
- 5. Kīlāpentiyo (Ka)
- 6. Tattakapālam (Syā, Ka)

7. Matamaccham (Sī, Syā)

phālentī macchakucchiyam suvaṇṇavaṇṇam dārakam disvā "macchakucchiyam me putto laddho"ti nādam naditvā dārakam ādāya sāmikassa santikam agamāsi. Seṭṭhi tāvadeva bherim carāpetvā dārakamādāya rañño santikam gantvā "macchakucchiyam me deva dārako laddho, kim karomā"ti āha. Puññavā esa, yo macchakucchiyam arogo vasi, posehi nanti.

Assosi kho itaram kulam "Bārāṇasiyam kira ekam seṭṭhikulam macchakucchiyam dārakam labhī"ti. Te tattha agamamsu. Athassa mātā dārakam alankaritvā kīļāpiyamānam disvā "manāpo vatāyam dārako"ti gahetvā pakatim¹ ācikkhi. Itarā "mayham putto"ti āha. Kaham te laddhoti. Macchakucchiyanti. Na tuyham putto, mayham puttoti. Kaham te laddhoti. Mayā dasa māse kucchiyā dhārito, atha nam nadiyā kīļāpiyamānam maccho gilīti. Tuyham putto aññena macchena gilito bhavissati, ayam pana mayā macchakucchiyam laddhoti ubhopi rājakulam agamamsu. Rājā āha "ayam dasa māse kucchiyā dhāritattā amātā kātum na sakkā, maccham gaṇhantāpi vakkayakanādīni bahi katvā gaṇhantā nāma natthīti macchakucchiyam laddhattā ayampi amātā kātum na sakkā, dārako ubhinnampi kulānam dāyādo hotū"ti. Tato paṭṭhāya dvepi kulāni ativiya lābhaggayasaggappattāni ahesum. Tassa dvīhi kulehi vaddhitattā Bākulakumāroti nāmam karimsu.

Tassa viññutam pattassa dvīsupi nagaresu tayo tayo pāsāde kāretvā nāṭakāni paccupaṭṭhapesum. Ekekasmim nagare cattāro cattāro māse vasati, ekasmim nagare cattāro māse vutthassa saṅghāṭanāvāsu maṇḍapam kāretvā tattha nam saddhim nāṭakehi āropenti. So sampattim anubhavamāno catūhi māsehi itaram nagaram gacchati. Tamnagaravāsīni nāṭakāni "dvīhi māsehi upaḍḍhamaggam āgato bhavissatī"ti paccuggantvā tam parivāretvā dvīhi māsehi attano nagaram nenti, itarāni nāṭakāni nivattitvā attano nagarameva gacchanti. Tattha cattāro māse vasitvā teneva niyāmena puna itaram nagaram gacchati. Evamassa sampattim anubhavantassa asīti vassāni paripuṇṇāni.

Tasmim samaye amhākam bodhisatto sabbaññutam patvā pavattitavaradhammacakko anukkamena cārikam caramāno Kosambim pāpuni, Bārānasinti majihimabhānakā. Bākulo setthipi kho "Dasabalo āgato"ti sutvā bahum gandhamālam ādāya Satthu santikam gantvā dhammakatham sutvā patiladdhasaddho pabbaji. So sattāhameva puthujjano hutvā atthame arune saha patisambhidāhi arahattam pāpuni. Athassa dvīsu nagaresu gihikāle paricārikamātugāmā<sup>1</sup> attano kulagharāni āgantvā tattha vasamānā cīvarāni katvā pahinimsu. Thero ekam addhamāsam Kosambivāsikehi pahitam cīvaram bhunjati, ekam addhamāsam Bārānasivāsikehīti. Eteneva niyāmena dvīsupi nagaresu yam yam uttamam, tam tam therasseva āhariyati. Therassa asīti vassāni agāramajihe vasantassa dvīhangulehi gandhapindam gahetvā upasinghanamattampi kālam na koci ābādho nāma ahosi. Asītime vasse sukheneva pabbajjam upagato. Pabbajitassāpissa appamattakopi ābādho vā catūhi paccayehi vekallam vā nāhosi. So pacchime kāle parinibbānasamayepi purānagihisahāyakassa Acelakassapassa attano kāyikacetasikasukhadīpanavaseneva sakalam Bākulasuttam<sup>2</sup> kathetvā anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi. Evam atthuppatti samutthitā<sup>3</sup>. Satthā pana therassa dharamānakāleyeva there yathā paţipāţiyā thānantare thapento Bākulattheram imasmim sāsane appābādhānam aggatthāne thapesīti.

#### Sobhitattheravatthu

227. Pañcame **pubbenivāsaṁ anussarantānan**ti pubbe nivutthakkhandhasantānaṁ anussaraṇasamatthānaṁ Sobhitatthero aggoti dasseti. So kira pubbenivāsaṁ anupaṭipāṭiyā anussaramāno pañca kappasatāni asaññibhave acittakapaṭisandhiṁ nayato aggahesi ākāse padaṁ dassento viya. Tasmā pubbenivāsaṁ anussarantānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe paṭisandhiṁ gaṇhitvā vayappatto Satthu dhammadesanaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ pubbenivāsañānalābhīnaṁ bhikkhūnam aggatṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. So yāvajīvam kusalakammam katvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam brāhmaṇakule nibbatti, **Sobhito**tissa nāmam akamsu.

So aparena samayena Satthu dhammadesanam sutvā paṭiladdhasaddho pabbajitvā vipassanam vaḍḍhetvā arahattam patvā pubbenivāsañāṇe ciṇṇavasī ahosi. So anupaṭipāṭiyā attano nibbattaṭṭhānam anussaranto yāva asaññibhave acittakapaṭisandhi, tāva paṭisandhim addasa. Tato param antare¹ pañca kappasatāni pavattim adisvā avasāne cutim disvā "kim nāmetan"ti āvajjamāno nayavasena "asaññibhavo² bhavissatī"ti niṭṭham agamāsi. Satthā imam kāraṇam aṭṭhuppattim katvā theram pubbenivāsam anussarantānam aggatthāne thapesīti.

## Upālittheravatthu

228. Chaṭṭhe vinayadharānaṁ yadidaṁ Upālīti vinayadharānaṁ bhikkhūnaṁ Upālitthero aggoti dasseti. Thero kira Tathāgatasseva santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā vipassanaṁ vaḍḍhetvā arahattaṁ pāpuṇi. Tathāgatasseva santike Vinayapiṭakaṁ uggaṇhitvā Bhārukacchakavatthuṁ³ Ajjukavatthuṁ⁴ Kumārakassapavatthunti imāni tīṇi vatthūni sabbaññutaññāṇena saddhiṁ saṁsandetvā kathesi. Tasmā vinayadharānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—Padumuttarabuddhakāle kiresa<sup>5</sup> Haṁsavatiyaṁ kulaghare nibbatto ekadivasaṁ Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ vinayadharānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto imasmiṁ Buddhuppāde kappakagehe paṭisandhiṁ gaṇhi, Upālidārakotissa nāmaṁ akaṁsu. So vayappatto channaṁ khattiyānaṁ pasādhako hutvā Tathāgate Anupiyambavane viharante pabajjatthāya nikkhamantehi tehi chahi khattiyehi saddhiṁ nikkhamitvā pabbaji. Tassa pabbajjāvidhānaṁ Pāṭiyaṁ āgatameva.

- 1. Anantare (Syā, Ka)
- 3. Bharukacchakavatthum (Sī) Vi 1.49 pitthe.
- 5. Ayam kira Padumuttarabuddhakāle (Syā)

- 2. Asaññibhave (Syā)
- 4. Vi 1.84 pitthe.
- 6. Vi 4. 336 pitthe.

So pabbajitvā upasampanno Satthāram kammaṭṭhānam kathāpetvā "mayham bhante araññavāsam anujānāthā"ti āha. Bhikkhu tava araññe vasantassa ekameva dhuram vaḍḍhissati, amhākam pana santike vasantassa vipassanādhurañca¹ ganthadhurañca paripūressatīti. Thero Satthu vacanam sampaṭicchitvā vipassanāya kammam karonto nacirasseva arahattam pāpuṇi. Atha nam Satthā sayameva sakalam Vinayapiṭakam uggaṇhāpesi. So aparabhāge heṭṭhā vuttāni tīṇi vatthūni vinicchini, Satthā ekekasmim vinicchite sādhukāram datvā tayopi vinicchaye aṭṭhuppattim katvā theram vinayadharānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Nandakattheravatthu

229. Sattame **bhikkhunovādakānaṁ yadidaṁ Nandako**ti ayaṁ hi thero dhammakathaṁ kathento ekasamodhāne pañca bhikkhunīsatāni arahattaṁ pāpesi. Tasmā bhikkhunovādakānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayañhi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare kulagehe nibbatto Satthu dhammadesanam sunanto Satthāram ekam bhikkhum bhikkhunovādakānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. So yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam kulagehe patisandhim gahetvā vayappatto Satthu dhammadesanam sutvā patiladdhasaddho Satthu santike pabbajitvā vipassanam vaddhetvā arahattam pāpuni<sup>2</sup>, pubbenivāsañāne ca cinnavasī ahosi. So catūsu parisāsu sampattāsu "sabbesamyeva manam gahetvā kathetum sakkotī"ti Dhammakathikanandako nāma jāto. Tathāgatopi kho Rohinīnadītīre<sup>3</sup> cumbutakakalahe<sup>4</sup> nikkhamitvā pabbajitānam pañcannam Sākiyakumārasatānam anabhiratiyā uppannāya te bhikkhū ādāya Kunāladaham gantvā Kunālajātakakathāya<sup>5</sup> nesam samviggabhāvam natvā catusaccakatham kathetvā sotāpattiphale patitthāpesi. Aparabhāge Mahāsamayasuttam<sup>6</sup> kathetvā aggaphalam arahattam pāpesi. Tesam therānam purānadutiyikā "amhe dāni idha kim karissāmā"ti vatvā sabbāva

<sup>1.</sup> Vāsadhurañca (Sī)

<sup>2.</sup> Pāpuņitvā (Sī)

<sup>3.</sup> Rohanīnadītīre (Ka)

<sup>4.</sup> Cumbaṭakalahato (Ka)

<sup>5.</sup> Khu 6. 113 pitthe.

<sup>6.</sup> Dī 2. 203 pitthe.

ekacittā hutvā Mahāpajāpatim upasankamitvā pabbajjam yācimsu. Tāpi pañcasatā theriyā santike pabbajjañca upasampadañca labhimsu. Atītānantarāya pana jātiyā sabbāva tā Nandakattherassa rājaputtabhāve¹ thitassa pādaparicārikā ahesum.

Tena samayena Satthā "bhikkhū bhikkhuniyo ovadantū"ti āha. Thero attano vāre sampatte tāsaṁ purimabhave attano pādaparicārikabhāvaṁ ñatvā cintesi "maṁ imassa bhikkhunisaṁghassa majjhe nisinnaṁ upamāyo ca kāraṇāni ca āharitvā dhammaṁ kathayamānaṁ disvā añño pubbenivāsañāṇalābhī bhikkhu imaṁ kāraṇaṁ oloketvā 'āyasmā Nandako yāvajjadivasā orodhe na vissajjeti, sobhatāyamāyasmā orodhaparivuto'ti vattabbaṁ maññeyyā"ti. Tasmā sayaṁ agantvā aññaṁ bhikkhuṁ pesesi. Tā pana pañcasatā bhikkhuniyo therasseva ovādaṁ paccāsīsanti. Iminā kāraṇena Bhagavā "attano vāre sampatte aññaṁ apesetvā sayameva gantvā bhikkhunisaṁghaṁ ovadāhī"ti theraṁ āha. So Satthu kathaṁ paṭibāhituṁ asakkonto attano vāre sampatte cātuddase bhikkhunisaṁghassa ovādaṁ datvā sabbāva tā bhikkhuniyo saļāyatanapaṭimaṇḍitāya dhammadesanāya² sotāpattiphale patiṭṭhāpesi.

Tā bhikkhuniyo therassa dhammadesanāya attamanā hutvā Satthu santikam gantvā attano paṭividdhaguṇam ārocesum. Satthā "kasmim nu kho dhammam desente imā bhikkhuniyo uparimaggaphalāni pāpuṇeyyun"ti āvajjento puna "tamyeva Nandakassa dhammadesanam sutvā pañcasatāpi etā arahattam pāpuṇissantī"ti disvā punadivasepi therasseva santikam dhammassavanatthāya pesesi. Tā punadivase dhammam sutvā sabbāva arahattam pattā. Tamdivasam Bhagavā tāsam bhikkhunīnam attano santikam āgatakāle dhammadesanāya saphalabhāvam ñatvā "hiyyo Nandakassa dhammadesanā cātuddasiyam candasadisī ahosi, ajja pannarasiyam candasadisī"ti vatvā therassa sādhukāram datvā tadeva ca kāraṇam aṭṭhuppattim katvā theram bhikkhunovādakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Nandattheravatthu

230. Aṭṭhame indriyesu guttadvārānanti chasu indriyesu pihitadvārānam Nandatthero aggoti dasseti. Kiñcāpi hi Satthusāvakā aguttadvārā nāma natthi, Nandatthero pana dasasu disāsu yam yam disam oloketukāmo hoti, na tam catusampajaññavasena aparicchinditvā oloketi. Tasmā indriyesu guttadvārānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatīnagare kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā vayappatto Satthu santike dhammaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ indriyesu guttadvārānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto Kapilavatthupure Mahāpajāpatigotamiyā kucchimhi paṭisandhiṁ gaṇhi. Athassa nāmaggahaṇadivase ñātisaṁghaṁ nandayanto tosento jātoti Nandakumāroteva nāmaṁ akaṁsu.

Mahāsattopi sabbaññutam patvā pavattitavaradhammacakko lokānuggaham karonto Rājagahato Kapilavatthupuram gantvā pathamadassaneneva pitaram sotāpattiphale patitthāpesi. Punadivase pitu nivesanam gantvā Rāhulamātāya ovādam datvā sesajanassapi dhammam kathesi. Punadivase Nandakumārassa abhisekagehapavesanaāvāhamangalesu vattamānesu tassa nivesanam gantvā kumāram pattam gāhāpetvā pabbājetum<sup>1</sup> vihārābhimukho pāyāsi. Nandakumāram abhisekamangalam na tathā pīlesi, pattam ādāya gamanakāle pana Janapadakalyānī uparipāsādavaragatā sīhapañjaram ugghātetvā "tuvatam kho ayyaputta āgaccheyyāsī"ti yam vācam nicchāresi. Tam sutvā gehasitachandarāgavasena olokento panesa Satthari gāravena yathāruciyā nimittam gahetum nāsakkhi, tenassa cittasantāpo ahosi. Atha nam "imasmim thāne nivattessati, imasmim thāne nivattessatī"ti cintentameva Satthā vihāram netvā pabbājesi. Pabbajitopi<sup>2</sup> patibāhitum asakkonto tunhī ahosi. Pabbajitadivasato paṭṭhāya pana Janapadakalyāṇiyā vuttavacanameva sarati. Athassa sā āgantvā

avidūre thitā viya ahosi. So anabhiratiyā pīļito thokam thānam gacchati, tassa gumbam vā gaccham vā atikkamantasseva Dasabalo purato thitako viya ahosi. So aggimhi pakkhittam kukkuṭapattam viya paṭinivattitvā attano vasanatthānameva pavisati.

Satthā cintesi "Nando ativiya pamatto viharati, anabhiratim vūpasametum na sakkoti, etassa cittanibbāpanam kātum vaṭṭatī"ti. Tato nam āha "ehi Nanda devacārikam gacchissāmā"ti. Bhagavā kathāham iddhimantehi gantabbaṭṭhānam gamissāmīti. Tvam kevalam gamanacittam uppādehi, gantvā passissasīti. So Dasabalassa ānubhāvena Tathāgateneva saddhim devacārikam gantvā Sakkassa devarañño nivesanam oloketvā pañca accharāsatāni addasa. Satthā Nandattheram subhanimittavasena tā olokentam disvā "Nanda imā nu kho accharā manāpā, atha Janapadakalyāṇī"ti pucchi. Bhante Janapadakalyāṇī imā accharā upanidhāya kaṇṇanāsacchinnakā makkaṭī viya¹ khāyatīti. Nanda evarūpā accharā samaṇadhammam karontānam na dullabhāti. Sace me bhante Bhagavā pāṭibhogo hoti, aham samaṇadhammam karissāmīti. Vissattho tvam Nanda samaṇadhammam karohi. Sace te sappaṭisandhikā kālakiriyā bhavissati², aham etāsam paṭilābhatthāya pāṭibhogoti. Iti Satthā yathāruciyā devacārikam caritvā Jetavanameva paccāgañchi.

Tato paṭṭhāya Nandatthero accharānam hetu rattindivam samaṇadhammam karoti. Satthā bhikkhū āṇāpesi "tumhe Nandassa vasanaṭṭhāne 'eko kira bhikkhu Dasabalam pāṭibhogam katvā accharānam hetu samaṇadhammam karotī'ti tattha tattha kathentā vicarathā"ti. Te Satthu vacanam sampaṭicchitvā "bhatako kirāyasmā Nando, upakkitako kirāyasmā Nando, accharānam hetu brahmacariyam carati, Bhagavā kirassa pāṭibhogo pañcannam accharāsatānam paṭilābhāya kakuṭapādīnan"ti³ therassa savanūpacāre kathentā vicaranti. Nandatthero tam katham sutvā "ime bhikkhū na aññam kathenti, mam ārabbha kathenti, ayuttam mama kammā"ti paṭisaṅkhānam uppādetvā vipassanam vaḍḍhetvā arahattam pāpuni. Athassa arahattapattakkhaneyeva

<sup>1.</sup> Kannanāsacchinnā kānamakkatī viya (Sī)

<sup>2.</sup> Appaţisandhikā kālakiriyā na bhavissati (Ka)

<sup>3.</sup> Kukkuṭapādikānanti (Ka)

aññatarā devatā Bhagavato etamattham ārocesi, sayampi Bhagavā aññāsiyeva. Punadivase Nandatthero Bhagavantam upasankamitvā evamāha "yam me bhante Bhagavā pāṭibhogo pañcannam accharāsatānam paṭilābhāya kakuṭapādīnam, muñcāmaham bhante Bhagavantam etasmā paṭissavā"ti. Evam vatthu¹ samuṭṭhitam. Satthā aparabhāge Jetavanavihāre viharanto theram indriyesu guttadvārānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Mahākappinattheravatthu

231. Navame **bhikkhu-ovādakānan**ti bhikkhū ovadantānam Mahākappinatthero aggoti dasseti. Ayam kira thero ekasamodhānasmimyeva dhammakatham kathento bhikkhusahassam arahattam pāpesi. Tasmā bhikkhu-ovādakānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulaghare nibbattitvā aparabhāge Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ bhikkhu ovādakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto Kassapasammāsambuddhakāle Bārāṇasiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā purisasahassassa gaṇajeṭṭhako hutvā gabbhasahassapaṭimaṇḍitaṁ mahāpariveṇaṁ kāresi. Te sabbepi janā yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā Kappina-upāsakaṁ jeṭṭhakaṁ katvā saputtadārā devaloke nibbattā. Ekaṁ Buddhantaraṁ devamanussesu saṁsariṁsu.

Atha amhākam Satthu nibbattito puretarameva ayam Kappino paccantadese Kukkuṭavatīnagare Rājagehe paṭisandhim gaṇhi, sesapurisā² tasmimyeva nagare amaccakulesu nibbattimsu. Tesu Kappinakumāro pitu accayena chattam ussāpetvā Mahākappinarājā nāma jāto. Pubbe kalyāṇakammakaraṇakāle tassa gharasāminī itthī samānajātike rājakule nibbattitvā Mahākappinarañño aggamahesī jātā, anojāpupphasadisavaṇṇatāya panassā Anojādevītveva nāmam ahosi. Mahākappinarājāpi sutavittako³ ahosi. So pātova utthāya catūhi

dvārehi sīgham dūte pesesi "yattha bahussute sutadhare passatha, tato nivattitvā mayham ārocethā"ti.

Tena kho pana samayena amhākam Satthā loke nibbattitvā Sāvatthim upanissāya pativasati. Tasmim kāle Sāvatthinagaravāsino vānijā Sāvatthiyam utthānakabhandam gahetvā tam nagaram gantvā bhandam patisāmetvā "rājānam passissāmā" ti pannākāram gahetvā 1 rājakuladvāram gantvā "rājā uyyānam gato"ti sutvā uyyānam gantvā dvāre thitā patihārakassa ārocayimsu. Atha rañño nivedi, te<sup>2</sup> rājā pakkosāpetvā nivyātitapannākāre<sup>3</sup> vanditvā thite "tātā kuto āgacchathā" ti pucchi. Sāvatthito devāti. Kacci vo rattham subhikkham, dhammiko rājāti. Āma devāti. Atthi pana tumhākam dese kiñci sāsananti. Atthi deva, na pana sakkā ucchitthamukhehi kathetunti. Rājā suvannabhingārena udakam dāpesi. Te mukham vikkhāletvā Dasabalabhimukhā añjalim paggahetvā "deva amhākam dese Buddharatanam nāma uppannan"ti āhamsu. Rañño "Buddho"ti vacane sutamatteyeva sakalasarīram pharamānā pīti uppajji. Tato "Buddhoti tātā vadathā"ti āha. Buddhoti deva vadāmāti. Evam tikkhattum vadāpetvā "Buddhotipadam aparimāṇam, nāssa sakkā parimāṇam kātun"ti tasmimyeva pade pasanno satasahassam datvā "aparam kim sāsanan" ti pucchi. Deva dhammaratanam nāma uppannanti. Tampi sutvā tatheva tikkhattum paţiññam gahetvā aparampi satasahassam datvā puna "aññam kim sāsanan"ti pucchi. Samgharatanam deva uppannanti. Tampi sutvā tatheva patiññam gahetvā aparampi satasahassam datvā dinnabhāvam panne likhitvā "tātā deviyā santikam gacchathā"ti pesesi. Tesu gatesu amacce pucchi "tātā Buddho loke uppanno, tumhe kim karissathā"ti. Deva tumhe kim kattukāmāti. Aham pabbajissāmīti. Mayampi pabbajissāmāti. Te sabbepi gharam vā kutumbam vā anapaloketvā<sup>4</sup> ye asse āruyha gatā teheva nikkhamimsu.

<sup>1.</sup> Paṇṇākārahatthā (Sī)

<sup>2.</sup> Nivedite (Sī)

<sup>3.</sup> Niyyātite paṇṇākāre (Syā), niyyātitena paṇṇākārena (Ka)

<sup>4.</sup> Anavaloketvā (Sī)

Vānijā Anojādeviyā santikam gantvā pannam dassesum. Sā tam vācetvā "raññā tumhākam bahū kahāpanā<sup>1</sup> dinnā, kim tumhehi katam tātā"ti pucchi. Piyasāsanam devi ānītanti. Amhepi sakkā tātā sunāpetunti. Sakkā devi, ucchitthamukhehi pana vattum na sakkāti. Sā suvannabhingārena udakam dāpesi. Te mukham vikkhāletvā rañño ārocitaniyāmeneva ārocesum. Sāpi tam sutvā uppannapāmojjā teneva navena ekekasmim pade tikkhattum patiñnam gahetva<sup>2</sup> patiñnagananaya tini tini katva<sup>3</sup> nava satasahassani adasi. Vānijā sabbānipi dvādasa satasahassāni labhimsu. Atha ne "rājā kaham tātā"ti pucchi. Pabbajissāmīti nikkhanto devīti. "Tena hi tātā tumhe gacchathā"ti uyyojetvā raññā saddhim gatānam amaccānam mātugāme pakkosāpetvā "tumhe attano sāmikānam gatatthānam jānātha ammā"ti pucchi. Jānāma ayye, raññā saddhim uyyānakīlam gatāti. Āma ammā gatā, tattha pana gantvā "Buddho uppanno, dhammo uppanno, samgho uppanno"ti sutvā "Dasabalassa santike pabbajissāmā"ti gatā, tumhe kim karissathāti. Tumhe pana ayye kim kattukāmāti. Aham pabbajissāmi, na tehi vantavamanam jivhagge hapeyyanti. "Yadi evam, mayampi pabbajissāmā"ti sabbāpi rathe yojetvā nikkhamimsu.

Rājāpi amaccasahassehi saddhim Gaṅgātīraṁ pāpuṇi, tasmiṁ samaye Gaṅgā pūrā hoti. Atha naṁ disvā "ayaṁ Gaṅgā pūrā hoti caṇḍamacchākiṇṇā, amhehi ca saddhiṁ āgatā dāsā vā manussā vā natthi, ye no nāvaṁ vā uļumpaṁ vā katvā dadeyyuṁ. Etassa pana Satthu guṇā nāma heṭṭhā Avīcito upari yāva Bhavaggā patthaṭā. Sace esa Satthā Sammāsambuddho, imesaṁ assānaṁ khurapiṭṭhāni mā tementū"ti udakapiṭṭhena asse pakkhandāpesuṁ. Ekassa assassāpi khurapiṭṭhamattaṁ na temi, rājamaggena gacchantā viya paratīraṁ patvā parato aññaṁ mahānadiṁ pāpuṇiṁsu. ("Dutiyā kinnāmā"ti pucchi. Nīlavāhinī nāma gambhīratopi puthulatopi aḍḍhayojanamattā devāti.)<sup>4</sup> Tattha aññā saccakiriyā natthi, tāya eva

<sup>1.</sup> Pannākārā (Ka)

<sup>2.</sup> Gāhāpetvā (Syā)

<sup>3.</sup> Datvā (Syā)

<sup>4. ( )</sup> etthantare pāṭho Sīhaļapotthake ca Sam-Ṭṭha 2. 225 piṭṭhe ca natthi.

saccakiriyāya tampi aḍḍhayojanavitthāram nadim atikkamimsu. Atha tatiyam Candabhāgam nāma mahānadim patvā tampi tāya eva saccakiriyāya atikkamimsu.

Satthāpi tamdivasam paccūsasamaye mahākarunāsamāpattito vutthāya lokam olokento "ajja Mahākappino tiyojanasatikam rajjam pahāya amaccasahassaparivāro mama santike pabbajitum āgacchatī"ti<sup>1</sup> disvā "mayā tesam paccuggamanam kātum vuttan"ti pātova sarīrapatijagganam katvā bhikkhusamghaparivāro Sāvatthiyam pindāya caritvā pacchābhattam pindapātapatikkanto "sayameva pattacīvaram gahetvā ākāse uppatitvā candabhāgāva tīre tesam uttaranatittha-abhimukhatthāne mahānigrodharukkho atthi, tattha pallankena nisīditvā parimukham satim upatthapetvā chabbannabuddharasmiyo vissajjesi. Te tena titthena uttarantā Buddharasmiyo ito cito ca dhāvantiyo oloketvā Dasabalassa punnacandasassirikam mukham disvā "yam Satthāram uddissa mayam pabbajitā, addhā so eso"ti dassaneneva nittham gantvā ditthatthānato patthāya onamitvā vandamānā āgamma Satthāram vandimsu. Rājā gopphakesu gahetvā Satthāram vanditvā ekamantam nisīdi saddhim amaccasahassena. Satthā tesam dhammakatham kathesi. Desanāpariyosāne sabbeva arahatte patiţthāya Satthāram pabbajjam yācimsu. Satthā "pubbe ime cīvaradānassa dinnattā attano pattacīvarāni gahetvāva āgatā"ti suvannavannam hattham pasaretva "etha bhikkhavo, svakkhato dhammo, caratha brahmacariyam sammā dukkhassa antakiriyāyā"ti āha. Sāva tesam āyasmantānam pabbajjā ca upasampadā ca ahosi, vassasatthikattherā<sup>2</sup> viya Satthāram parivārayimsu.

Anojāpi devī rathasahassaparivārā Gaṅgātīraṁ patvā rañño atthāya³ ābhataṁ nāvaṁ vā uļumpaṁ vā adisvā attano byattatāya cintesi "rājā saccakiriyaṁ katvā gato bhavissati, so pana Satthā na kevalaṁ tesaṁyeva atthāya nibbatto, sace so Satthā Sammāsambuddho, amhākaṁ rathā mā udake nimujjiṁsū"ti udakapiṭṭhena rathe pakkhandāpesi. Rathānaṁ nemivaṭṭimattampi na temi. Dutiyanadimpi tatiyanadimpi teneva saccakārena uttari. Uttaramānā eva ca nigrodharukkhamūle

Satthāram addasa. Satthāpi "imāsam attano sāmike passantīnam chandarāgo uppajjitvā maggaphalānam antarāyam kareyya, dhammam sotum ca na sakkhissantī"ti yathā aññamaññam na passanti, tathā akāsi. Tā sabbāpi titthato uttaritvā Dasabalam vanditvā nisīdimsu. Satthā tāsam dhammakatham kathesi. Desanāpariyosāne sabbā sotāpattiphale patiṭṭhāya aññamaññam passimsu. Satthā "Uppalavaṇṇā āgacchatū"ti cintesi. Therī āgantvā sabbā pabbājetvā ādāya bhikkhuni-upassayam gatā, Satthā bhikkhusahassam gahetvā ākāsena Jetavanam agamāsi.

Athāyaṁ Mahākappinatthero attano kiccaṁ matthakappattaṁ ñatvā appossukko hutvā phalasamāpattisukhena vītināmento araññagatopi rukkhamūlagatopi suññāgāragatopi "aho sukhaṁ aho sukhaṁ"ti abhiṇhaṁ¹ udānaṁ udānesi. Bhikkhū kathaṁ uppādesuṁ "Kappinatthero rajjasukhaṁ anussaranto udānaṁ udānetī"ti. Te Tathāgatassa ārocesuṁ. Bhagavā "mama putto maggasukhaṁ phalasukaṁ ārabbha udānaṁ udānesī"ti vatvā Dhammapade imaṁ gāthamāha—

"Dhammapīti sukham seti, vippasannena cetasā. Ariyappavedite dhamme, sadā ramati paṇḍito"ti².

Athekadivasam Satthā tassa antevāsikabhikkhusahassam āmantetvā āha "kacci vo bhikkhave ācariyo dhammam desetī"ti. Na Bhagavā deseti, appossukko diṭṭhadhammasukhavihāram anuyutto viharati, kassaci ovādamattampi na detīti. Satthā tam pakkosāpetvā "saccam kira tvam Kappina antevāsikānam ovādamattampi na desī"ti. Saccam Bhagavā ti. Brāhmaṇa mā evam kari, ajja paṭṭhāya antevāsikānam dhammam desehīti. "Sādhu bhante"ti thero Satthu katham siravarena sampaṭicchitvā ekasamodhāneyeva samaṇasahassassa dhammam desetvā sabbe arahattam pāpesi. Aparabhāge Satthā samghamajjhe nisinno paṭipāṭiyā there ṭhānantaresu ṭhapento Mahākappinattheram bhikkhu-ovādakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## 8. Sāgatattheravatthu

232. Dasame **tejodhātukusalānan**ti tejodhātuṁ samāpajjituṁ kusalānaṁ Sāgatatthero aggoti dasseti. Ayañhi thero tejodhātusamāpattiyā Ambatitthanāgassa tejasā tejaṁ pariyādiyitvā taṁ nāgaṁ nibbisevanaṁ akāsi. Tasmā tejodhātukusalānaṁ aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ tejodhātukusalānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto imasmiṁ Buddhuppāde Sāvatthiyaṁ brāhmaṇakule nibbatti¹, Sāgatamāṇavotissa nāmaṁ akaṁsu. So aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ sutvā paṭiladdhasaddho pabbajitvā aṭṭha samāpattiyo nibbattetvā tattha vasībhāvaṁ pāpuṇi.

Athekadivasam Satthā cārikam caramāno Kosambinagarasamīpam agamāsi. Tena ca samayena nadītithe porāṇakanāvikassa bahū āgantukagamikā verino hutvā tam pothetvā mārayimsu. So viruddhena cittena patthanam paṭṭhapetvā² tasmimyeva titthe mahānubhāvo nāgarājā hutvā nibbatto. So viruddhacittattā akāleyeva vassāpeti, kāle pana na vassāpeti, sassāni na sammā sampajjanti. Sakalaraṭṭhavāsino ca tassa vūpasamanattham anusamvaccharam balikammam karonti³, vasanatthāya cassa ekam geham akamsu. Satthāpi teneva titthena uttaritvā bhikkhusamghaparivuto "tasmimyeva padese rattim vasissāmī"ti agamāsi.

Athāyam thero "caṇḍo kirettha nāgarājā"ti sutvā "imam nāgarājānam dametvā nibbisevanam katvā Satthu vasanaṭṭhānam pariyādetum vaṭṭatī"ti nāgarājassa vasanaṭṭhānam pavisitvā pallankam ābhujitvā nisīdi. Nāgo kujjhitvā "konāmāyam muṇḍako mayham vasanaṭṭhānam pavisitvā nisinno"ti dhūpāyi, thero uttaritaram dhūpāyi<sup>4</sup>. Nāgo pajjali, theropi uttaritaram pajjalitvā tassa tejam pariyādiyi. So "mahanto

vatāyam bhikkhū"ti therassa pādamūle nipatitvā<sup>1</sup> "bhante tumhākam saraṇam gacchāmī"ti āha. Mayham saraṇagamanakiccam natthi, Dasabalassa saraṇam gacchāti. So "sādhū"ti saraṇagato hutvā ( )<sup>2</sup> tato paṭṭhāya na kañci viheṭheti, devampi sammā vassāpeti, sassāni sammā sampajjanti.

Kosambivāsino "ayyena kira Sāgatena Ambatitthanāgo damito"ti sutvā Satthu āgamanam udikkhamānā Dasabalassa mahāsakkāram sajjayimsu. Te Dasabalassa mahāsakkāram katvā chabbaggiyānam vacanena sabbagehesu kāpotikam pasannam paṭiyādetvā punadivase Sāgatattherassa piṇḍāya carantassa gehe gehe thokam thokam adamsu. Thero apaññatte sikkhāpade manussehi yāciyamāno gehe gehe

## 1. Nipajjitvā (Sī, Syā)

2. (So gacchatīti saraṇam, nibbānārammaṇampi ca. Vilīnacittam unnatam, dibbe sotam nirantaram.

Pavaram sokadvayañce, kasiṇam nīla-ādikam. Sokātikkantam vacanam, samayā yugalam subham.

Dibbacakkhu paññācakkhu, samantacakkhu dhammikam. Mamsacakkhu gotrabhūñāṇe, catumaggañca yānikam.

Maggaphalam vimuttañca, pavaram gaṇakadvayam. Nava lokuttarā dantā, varaṇam pavaram madam.

Sattatimsavaram bodhi, pakkhañāṇañca dantalam. Catumaggañca ñāṇañca, vilāsitam caturādhakam.

Catusaccañca divañca, appațihatañca ñāṇaṁ. Pavaraṁ pānukañceva, anuttaravimuttakaṁ.

Vimuttādhikam kattañca, tilakkhaṇavipassanam. Ñāṇañca pavaracchedam, vilāsitam gavirājitam.

Catuvesārajjam bāhañca, dasa santi ca ñāṇakam. Dhanam yugalam pavaram, dasakulañca ñāṇakam.

Pavaramajjhimaṅgañca, samuppādañca nābhikaṁ. Hirottappapaṁsukūlaṁ, chāditaṁ kāyasaṁvaraṁ.

Satipaṭṭhānacīvaraṁ, kāyabandhanavijjakaṁ. Caturiddhipādapādañca, Buddho iti virāgatoti. Bhagavā sabbaññutaṁ sīsaṁ gato.) (Ka) thokam thokam pivitvā avidūram 1 gantvāva anāhārikabhāvena 2 satim vissajjetvā sankāratthāne pati.

Satthā katabhattakicco nikkhamanto tam disvā gāhāpetvā vihāram gantvā vigarahitvā sikkhāpadam paññāpesi. So punadivase satim labhitvā attanā katakāranam sutvā accayam desetvā Dasabalam khamāpetvā uppannasamvego vipassanam vaddhetvā arahattam pāpuni. Evam vatthu vinaye<sup>3</sup> samutthitam. Tam tattha agatanayeneva vittharato veditabbam. Aparabhāge pana Satthā Jetavane mahāvihāre nisīditvā patipātivā there thānantaresu thapento Sāgatattheram tejodhātukusalānam aggatthāne thapesīti.

#### Rādhattheravatthu

233. Ekādasame patibhānevyakānanti Satthu dhammadesanāpatibhānassa paccayabhūtānam patibhānajanakānam bhikkhūnam<sup>4</sup> Rādhatthero aggoti dasseti. Therassa hi diṭṭhisamudācārañca okappaniyasaddhañca āgamma Dasabalassa navanavā dhammadesanā patibhāti. Tasmā thero patibhāneyyakānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattitvā aparabhāge Satthu dhammadesanam sunanto Sattharam ekam bhikkhum patibhāneyyakānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. So yāvajīvam Tathāgatam paricaritvā devamanussesu samsaranto imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare brāhmanakule patisandhim ganhi, Rādhamānavotissa nāmam akamsu.

So mahallakakāle attano puttadārena abahumato<sup>5</sup> "pabbajitvā kālam vītināmessāmī"ti vihāram gantvā there pabbajjam yāci, "jiņņo mahallakabrāhmaņo"ti na koci pabbājetum icchi. Athekadivasam brāhmaņo Satthu santikam gantvā patisanthāram katvā ekamantam nisīdi. Satthā tassa upanissayasampattim disvā katham samutthāpetukāmo "kim brāhmana puttadārā tam patijaggantī"ti. Kuto bho Gotama patijagganam,

<sup>1.</sup> Satthu avidūram (Sī)

<sup>2.</sup> Anarahabhāvena (Sī), anāhārakabhāvena (Syā)

<sup>3.</sup> Vi 2. 144 pitthe.

<sup>4.</sup> Paṭibhānakabhikkhūnam (Ka) 5. Abahumāno (Syā, Ka)

mahallakoti mam bahi nīharimsu. Kim pana te brāhmaņa pabbajitum na vaṭṭatīti. Ko mam bho Gotama pabbājessati, mahallakabhāvena mam na koci icchatīti. Satthā Sāriputtattherassa saññam adāsi, thero Satthu vacanam sirasā sampaṭicchitvā Rādhabrāhmaṇam pabbājetvā cintesi "Satthā imam brāhmaṇam Sādarena¹ pabbajāpesi, na kho me etam anādarena pariharitum vaṭṭatī"ti Rādhattheram ādāya gāmakāvāsam agamāsi. Tatrassa adhunā pabbajitattā kicchalābhisa thero attano pattam āvāsam deti, attano pattam paṇītapiṇḍapātampi tasseva datvā sayam piṇḍāya carati. Rādhatthero senāsanasappāyañca bhojanasappāyañca labhitvā Sāriputtattherassa santike kammaṭṭhānam gahetvā nacirasseva arahattam pāpuṇi.

Atha nam thero gahetvā Dasabalam passitum āgato. Satthā jānantova pucchi "yo te mayā Sāriputta nissitako dinno, kīdisam tassa, na ukkaṇṭhatī"ti. Bhante sāsane abhiramitabhikkhu² nāma evarūpo bhaveyyāti. Athāyasmato Sāriputtassa "Sāriputtatthero kataññū katavedī"ti saṃghamajjhe kathā udapādi. Taṃ sutvā Satthā bhikkhū āmantesi "anacchariyaṃ bhikkhave Sāriputtassa idāni kataññūkataveditā, so atīte ahetukapaṭisandhiyaṃ nibbattopi kataññūkatavedīyeva ahosī"ti. Katarasmiṃ kāle Bhagavā ti.

Atīte bhikkhave pabbatapādamhi pañcasatamattā vaḍḍhakipurisā mahā-araññam pavisitvā dabbasambhāre chinditvā mahā-uļumpam bandhitvā nadiyā otārenti. Atheko hatthināgo ekasmim visamaṭṭhāne soṇḍāya sākham gaṇhanto sākhābhaṅgavegam sandhāretum asakkonto tikhiṇakhāṇuke pādena avatthāsi, pādo viddho, dukkhavedanā vattanti. So gamanam abhinīharitum asakkonto tattheva nipajji. So katipāhaccayena te vaḍḍhakī attano samīpena gacchante disvā "ime nissāyāham jīvitam labhissāmī"ti tesam anupadam agamāsi. Te nivattitvā hatthim disvā bhītā palāyanti. So tesam palāyanabhāvam ñatvā aṭṭhāsi, puna ṭhitakāle anubandhi.

Vaḍḍhakijeṭṭhako cintesi "ayaṁ hatthī amhesu tiṭṭhantesu anubandhati, palāyantesu tiṭṭhati, bhavissati tattha kāraṇan"ti. Sabbe taṁ taṁ rukkhaṁ

<sup>1.</sup> Ādarena (Sī)

<sup>2.</sup> Abhiramanakabhikkhu (Sī), abhiramako bhikkhu (Syā)

āruyha tassa āgamanam paṭimānentā nisīdimsu. So tesam santikam āgantvā attano pādam dassento parivattetvā¹ nipajji. Tadā vaḍḍhakīnam saññā udapādi "gilānabhāvena bho esa āgacchati, na aññena kāraṇenā"ti tassa santikam gantvā pāde paviṭṭhakhāṇukam disvā "iminā kāraṇena esa āgato"ti tikhiṇavāsiyā khāṇukakoṭiyam odhim datvā daļhāya rajjuyā bandhitvā kaḍḍhitvā nīharimsu. Athassa vaṇamukham pīļetvā pubbalohitam nīharitvā kasāvodakena dhovitvā attano jānanabhesajjam makkhetvā nacirasseva phāsukam akamsu.

Hatthināgo gilānā vutthito cintesi "ime mayham bahupakārā, ime mayā nissāya jīvitam laddham, mayā imesam katañnunā katavedinā bhavitum vattatīti attano vasanatthānam gantvā setam gandhahatthipotakam ānesi. Vaddhakino hatthipotakam disvā "amhākam hatthī puttampi gahetvā āgato"ti ativiya tutthacittā ahesum. Hatthināgo cintesi "mayi titthante 'kim nu kho ayam āgato'ti mama āgatakāranam na jānissantī"ti thitatthānato pakkāmi. Hatthipotako pitu pacchato pacchato kanupāyāsi. Hatthināgo tassa āgatabhāvam ñatvā nivattanatthāya saddasaññam adāsi. So pitu katham sutvā nivattitvā vaddhakīnam santikam gato. Vaddhakino "imam hatthipotakam amhākam dātum āgato bhavissati eso"ti ñatvā "amhākam santike tayā kattabbakiccam natthi, pitu santikamyeva gacchā"ti pahinimsu. Hatthināgo yāvatatiyam attano santikam āgatampi puna vaddhakīnamyeva samīpam pesesi. Tato patthāya vaddhakino hatthipotakam attano santike katvā patijagganti. Bhojanakāle ekekam bhattapindam denti, bhattam tassa yāvadattham ahosi. So vaddhakīhi antogahane kottitam² dabbasambhāram āharitvā anganatthāne rāsim karoti. Eteneva niyāmena aññampi upakārakammam karoti.

Satthā imam kāraṇam āharitvā pubbepi Sāriputtassa kataññūkatavedibhāvam dīpeti. Sāriputtatthero hi tadā mahāhatthī ahosi, aṭṭhuppattiyam āgato ossaṭṭhavīriyo bhikkhu hatthipotako ahosi. Samyuttanikāyam pana patvā sakalam Rādhasamyuttam, Dhammapade ca—

"Nidhīnamva pavattāram, yam passe vajjadassinam. Niggayhavādim medhāvim, tādisam paṇḍitam bhaje. Tādisam bhajamānassa, seyyo hoti na pāpiyo"ti<sup>1</sup>—

gāthā therassa dhammadesanā nāma. Aparabhāge pana Satthā paṭipāṭiyā there ṭhānantaresu ṭhapento Rādhattheraṁ paṭibhāneyyakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## Mogharājattheravatthu

234. Dvādasame **lūkhacīvaradharānan**ti lūkhacīvaram dhārentānam Mogharājā aggoti dasseti. Ayam hi thero satthalūkham² suttalūkham rajanalūkhanti tividhenapi lūkhena samannāgatam pamsukūlam dhāresi. Tasmā lūkhacīvaradharānam aggo nāma jāto.

Tassa pañhakamme ayamanupubbikathā—ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehapaṭisandhiṁ gahetvā nibbatti, tato aparabhāge Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuṁ lūkhacīvaradharānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsaranto Kassapadasabalassa nibbattito puretarameva Kaṭṭhavāhananagare amaccagehe paṭisandhiṁ gaṇhi. Aparabhāge vayappatto Kaṭṭhavāhanarājānaṁ upaṭṭhahanto amaccaṭṭhānaṁ labhi.

Tasmim kāle Kassapadasabalo loke uppajji. Kaṭṭhavāhanarājā "Buddho kira loke uppanno"ti sutvā tam pakkosāpetvā āha "tāta Buddho kira loke uppanno, imam paccantanagaram ekappahāreneva ubhohi amhehi tuccham kātum na sakkā, tvam tāva Majjhimadesam gantvā Buddhassa uppannabhāvam ñatvā Dasabalam imam nagaram ānehī"ti purisasahassena saddhim pesesi. So anupubbena Satthu santikam gantvā dhammakatham sutvā paṭiladdhasaddho tattheva pabbajitvā vīsati vassasahassāni samaṇadhammam akāsi. Tena saddhim gatapurisā pana sabbepi nivattitvā puna rañño santikam āgatā.

Ayam thero paripuṇṇasīlo kālam katvā ekam Buddhantaram devamanussesu samsaranto amhākam Dasabalassa nibbattito puretarameva

Sāvatthiyam brāhmaṇakule paṭisandhim gaṇhi, Mogharājamāṇavotissa nāmam akamsu. Kaṭṭhavāhanarājāpi Kassapassa Bhagavato adhikārakammam katvā ekam Buddhantaram saparivāro devamanussesu samsaritvā amhākam Dasabalassa nibbattito puretarameva Sāvatthiyam purohitagehe paṭisandhim gaṇhi, Bāvarimāṇavotissa¹ nāmam akamsu. So aparena samayena tayo vede uggaṇhitvā soṭasannam māṇavakasahassānam sippam vācento carati. Athassa Pasenadikosalarañño kāle pitu accayena purohitaṭṭhānam adamsu. Tadā ayampi Mogharājamāṇavo Bāvaribrāhmaṇassa² santike sippam gaṇhāti.

Athekadivasam Bāvaribrāhmaņo rahogato attano sippe sāram olokento samparāyikam sāram adisvā "ekam pabbajjam pabbajitvā samparāyikam gavesessāmī"ti Kosalarājānam upasankamitvā attano pabbajjam anujānāpesi. So tena anuññāto soļasahi māṇavakasahassehi parivuto pabbajjatthāya nikkhami. Kosalarājāpi tena saddhimyeva ekam amaccam kahāpaṇasahassam datvā pesesi³ "yasmim ṭhāne ācariyo pabbajati, tatrassa vasanaṭṭhānam gahetvā dethā"ti. Bāvaribrāhmaṇo phāsukaṭṭhānam olokento⁴ Majjhimadesato paṭikkamma Assakarañño ca Muļhakarañño⁵ ca sīmantare Godhāvaritīre⁶ attano vasanaṭṭhānam kāresi.

Atheko puriso jaṭilānaṁ dassanāya gato tesaṁ santake<sup>7</sup> bhūmiṭṭhāne tehi anuññāto attano vasanaṭṭhānaṁ akāsi. Tena kataṁ disvā aparaṁ kulasataṁ gehasataṁ kāresi. Te sabbepi sannipatitvā "mayaṁ ayyānaṁ santake bhūmibhāge vasāma, mudhā vasituṁ na kāraṇaṁ, sukhavāsaṁ vo dassāmā"ti<sup>8</sup> ekeko ekekaṁ

1. Bāvārimāṇavotissa (Sī)

- 2. Bāvāribrāhmaṇasseva (Sī)
- 3. Saddhimyeva kahāpaṇānam satasahassam pesesi (Sī), saddhimyeva kahāpaṇasahassam pesesi (Syā)
- 4. Oloketukāmo (Syā, Ka)

5. Cūļakarañño (Sī), Malarañño (Syā)

6. Godhāvarivanke (Sī, Syā)

- 7. Santike (Sī, Syā)
- 8. Vasantā sukham vasitum sakkoma, kāranam sukhavāsam te dassāmāti (Ka)

kahāpaṇam Bāvaribrāhmaṇassa vasanaṭṭhāne ṭhapesi. Sabbehipi ābhatakahāpaṇā satasahassamattā ahesum. Bāvaribrāhmaṇo "kimattham ete ābhatā"ti āha. Sukhavāsadānatthāya bhanteti. Sacāham hiraññasuvaṇṇena atthiko assam, aham mahantam dhanarāsim pahāya na pabbajeyyam. Tumhākam kahāpaṇe gaṇhitvā gacchathāti. Amhehi ayyassa pariccattam na puna gaṇhāma, anusamvaccharam pana eteneva niyāmena āharissāma, ime gahetvā ayyo dānam detūti. Brāhmaṇo adhivāsetvā kapaṇaddhikavaṇibbakayācakānam dānamukhe niyyātesi. Tassa aparāparam dāyakabhāvo sakalajambudīpe paññāyittha.

Tato Kālingaraṭṭhe Dunniviṭṭhe nāma gāme Jūjakabrāhmaṇassa vaṁse jātabrāhmaṇassa brāhmaṇī uṭṭhāya samuṭṭhāya brāhmaṇaṁ codeti "Bāvarī kira dānaṁ deti, gantvā tato hiraññasuvaṇṇaṁ āharā"ti. So tāya codiyamāno saṇṭhātuṁ¹ asakkonto Bāvarissa santikaṁ gacchamāno Bāvarimhi dānaṁ datvā paṇṇasālaṁ pavisitvā nipajjitvā dānaṁ anussaramāne gato. Gantvā ca "dānaṁ me brāhmaṇa dehi, dānaṁ me brāhmaṇa dehī"ti āha. Akāle tvaṁ brāhmaṇa āgato, sampattayācakānaṁ me dinnaṁ idāni kahāpaṇaṁ natthīti. Na mayhaṁ brāhmaṇa bahūhi kahāpaṇehi attho, tava ettakaṁ dānaṁ dadantassa na sakkā kahāpaṇehi vinā bhavituṁ, mayhaṁ pañca kahāpaṇasatāni dehīti. Brāhmaṇa pañcapi satāni natthi, puna dānakāle sampatte labhissasīti. Kiṁ panāhaṁ tava dānakāle āgamissāmīti Bāvaribrāhmaṇassa paṇṇasālādvāre vālukaṁ thūpaṁ katvā samantato rattavaṇṇāni pupphāni vikiritvā mantaṁ jappento viya oṭṭhe cāletvā cāletvā "muddhā phalatu sattadhā"ti vadati.

Bāvaribrāhmaņo cintesi "ayam mahātapo tapacāram gaņhitvā caraņabrāhmaņako mayham sattadivasamatthake 'sattadhā muddhā phalatū'ti² vadati, mayhañca imassa dātabbāni pañca kahāpaṇasatāni natthi, ekamsena mam esa ghātessatī"ti. Evam tasmim sokasallasamappite nipanne rattibhāgasamanantare anantarattabhāve Bāvarissa mātā devatā hutvā nibbatti. Sā puttassa sokasallasamappitabhāvam disvā āgantvā āha

"Tāta esa muddhaṁ vā muddhaphālanaṁ vā na jānāti, tvampi loke Buddhānaṁ uppannabhāvaṁ na jānāsi. Sace te saṁsayo atthi, Satthu santikaṁ gantvā puccha, so te etaṁ kāraṇaṁ kathessatī"ti. Brāhmaṇo devatāya kathaṁ sutakālato paṭṭhāya assāsaṁ labhitvā punadivase uṭṭhite aruṇe sabbeva antevāsike pakkositvā¹ "tātā Buddho kira loke uppanno, tumhe sīghaṁ gantvā 'Buddho vā no vā'ti ñatvā āgantvā mayhaṁ ārocetha, ahaṁ Satthu santikaṁ gamissāmi. Apica kho pana mayhaṁ mahallakabhāvena jīvitantarāyo dujjāno, tumhe tassa santikaṁ gantvā iminā ca iminā ca niyāmena pañhe pucchathā"ti muddhaphālanapañhaṁ nāma abhisaṅkharitvā adāsi.

Tato cintesi "sabbe ime māṇavā paṇḍitā, Satthu dhammakathaṁ sutvā attano kicce matthakaṁ patte puna mayhaṁ santikaṁ āgaccheyyuṁ vā no vā'ti. Atha attano bhāgineyyassa Ajitamāṇavassa² nāma saññaṁ adāsi "tvaṁ pana ekanteneva mama santikaṁ āgantuṁ arahasi, tayā paṭiladdhaguṇaṁ āgantvā mayhaṁ katheyyāsī'ti. Atha te soṭasa sahassajaṭilā Ajitamāṇavaṁ jeṭṭhakaṁ katvā soṭasahi jeṭṭhantevāsikehi saddhiṁ "Satthāraṁ pañhaṁ pucchissāmā"ti cārikaṁ carantā gatagataṭṭhāne "ayyā kahaṁ gacchatha kahaṁ gacchathā"ti pucchitā "Dasabalassa santikaṁ pañhaṁ pucchituṁ gacchāmā"ti koṭito paṭṭhāya parisaṁ saṁkaḍḍhantā anekayojanasataṁ maggaṁ gatā. Satthā "tesaṁ āgamanadivase aññassa³ okāso na bhavissati, idaṁ imissā parisāya anucchavikaṭṭhānan'ti gantvā pāsāṇacetiye piṭṭhipāsāṇe nisīdi. So Ajitamāṇavopi sapariso⁴ taṁ piṭṭhipāsāṇaṁ āruyha Satthu sarīrasampattiṁ disvā "ayaṁ puriso imasmiṁ loke vivaṭacchado Buddho bhavissatī"ti attano ācariyena pahite pañhe manasā pucchantova gato⁵.

Tamdivasam tasmim thāne sampattaparisā dvādasayojanikā ahosi. Tesam soļasannam antevāsikānam antare Mogharājamāṇavo "aham sabbehi paṇḍitataro"ti mānatthaddho, tassa etadahosi "ayam Ajitamāṇavo sabbesam jetthako, etassa pathamataram mama pañham pucchitum na

<sup>1.</sup> Pakkosāpetvā (Syā)

<sup>2.</sup> Piṅgiyamāṇavassa (Ka)

<sup>3.</sup> Aññattha (Ka)

<sup>4.</sup> Sāpi parisā (Sī)

<sup>5.</sup> Pucchantāva gatā (Sī)

yuttan"ti tassa lajjāyanto paṭhamataraṁ pañhaṁ apucchitvā tena pucchite dutiyo hutvā Satthāraṁ pañhaṁ pucchi. Satthā "mānatthaddho Mogharājamāṇavo,¹ na tāvassa ñāṇaṁ paripākaṁ gacchati, assa mānaṁ nivārituṁ¹ vaṭṭatī"ti cintetvā āha "tiṭṭha tvaṁ Mogharāja, aññe tāva pañhe pucchantū"ti. So Satthu santikā apasādaṁ² labhitvā cintesi "ahaṁ ettakaṁ kālaṁ mayā paṇḍitataro nāma natthīti vicarāmi, Buddhā ca nāma ajānitvā na kathenti. Satthārā mama pucchāya doso diṭṭho bhavissatī"ti tuṇhī ahosi. So aṭṭhahi janehi paṭipāṭiyā pañhe pucchite adhivāsetuṁ asakkonto navamo hutvā puna uṭṭhāsi. Punapi naṁ Satthā apasādesi.

So punapi tuṇhī hutvā "saṁghanavako dāni bhavituṁ na sakkhissāmī"ti pañcadasamo hutvā pañhaṁ pucchi. Atha Satthā ñāṇassa paripākabhāvaṁ³ ñatvā pañhaṁ kathesi. So desanāpariyosāne attano parivārena jaṭilasahassena saddhiṁ arahattaṁ pāpuṇi. Imināva niyāmena sesānipi pannarasa jaṭilasahassāni arahattaṁ pāpuṇiṁsu. Sabbepi iddhimayapattacīvaradharā ehibhikkhūva ahesuṁ. Sesajanā pana na kathiyanti. Ayaṁ Mogharājatthero tato paṭṭhāya tīhi lūkhehi samannāgataṁ cīvaraṁ dhāreti. Evaṁ Pārāyane⁴ vatthu samuṭṭhitaṁ. Satthā pana aparabhāge Jetavane nisinno there paṭipāṭiyā ṭhānantaresu ṭhapento Mogharājattheraṁ imasmiṁ sāsane lūkhacīvaradharānaṁ aggaṭṭhāne ṭhepento "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ lūkhacīvaradharānaṁ yadidaṁ Mogharājā"ti āha.

Catutthavaggavannanā.

Ekacattālīsasuttamattāya therapāļiyā vaņņanā niṭṭhitā.

<sup>1-1.</sup> Yāvassa ñāṇam paripākam gacchati, athassa mānam nīharitum (Sī), na ca tāvassa ñāṇam paripākam gacchati, assa mānampi nīharitum (Syā)

<sup>2.</sup> Apasādanam (Sī)

<sup>3.</sup> Paripākam gatabhāvam (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 429 pitthe.

# 14. Etadaggavagga 5. Pañcamavagga

## Mahāpajāpatigotamītherīvatthu

235. Theripāļiyā paṭhame **yadidam Mahāpajāpatigotamī**ti Mahāpajāpatigotamī therī rattaññūnam aggāti dasseti.

Tassā pañhakamme pana ayamanupubbikathā—ayam kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe patisandhim ganhitvā aparena samayena Satthu dhammadesanam sunantī Satthāram ekam bhikkhunim rattaññūnam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. Sā yāvajīvam dānam datvā sīlam rakkhitvā tato cutā devaloke nibbattitvā puna ekasmim Buddhantare devalokato cavitvā Bārānasiyam pañcannam dāsisatānam jetthakadāsī hutvā nibbatti. Atha vassūpanāyikasamaye pañca Paccekabuddhā<sup>1</sup> Nandamūlakapabbhārato Isipatane otaritvā nagare pindāya caritvā Isipatanameva gantvā "vassūpanāyikakutiyā atthāya hatthakammam yācissāmā"ti cintesum. Kasmā? Vassam upagacchantena hi nālakapatipadam patipannenāpi pañcannam chadananam aññatarena chadanena channe sadvarabaddhe senāsane upagantabbam. Vuttanhetam "na bhikkhave asenāsanikena vassam upagantabbam, yo upagaccheyya, āpatti dukkaṭassā ti². Tasmā vassakāle upakatthe sace senāsanam labhati, iccetam kusalam. No ce labhati, hatthakammam pariyesitvāpi kātabbam. Hatthakammam alabhantena sāmampi kātabbam, na tveva asenāsanikena vassam upagantabbam. Ayamanudhammatā. Tasmā te Paccekabuddhā "hatthakammam yācissāmā"ti cīvaram pārupitvā sāyanhasamaye nagaram pavisitvā setthissa gharadvāre atthamsu. Jetthakadāsī kutam gahetvā udakatittham gacchantī Paccekabuddhe nagaram pavisante addasa. Setthi tesam agatakaranam sutva "amhākam okāso natthi, gacchantū"ti āha.

Atha te nagarā nikkhante jeṭṭhakadāsī kuṭaṁ gahetvā pavisantī disvā kuṭaṁ otāretvā vanditvā onamitvā mukhaṁ ukkhipitvā³ "ayyā nagaraṁ paviṭṭhamattāva nikkhantā, kiṁ nu kho"ti pucchi. Vassūpanāyikakuṭiyā hatthakammaṁ yācituṁ āgatamhāti. Laddhaṁ bhanteti. Na laddhaṁ upāsiketi.

Kim panesā kuţi issareheva kātabbā, udāhu duggatehipi sakkā kātunti. Yena kenaci sakkā kātunti. Sādhu bhante mayam karissāma, sve mayham bhikkham gaṇhathāti nimantetvā puna¹ kuṭam gahetvā āgamanatitthamagge² ṭhatvā āgatāgatā avasesadāsiyo "ettheva hothā"ti vatvā sabbāsam āgatakāle āha "ammā kim niccameva parassa dāsikammam karissatha, udāhu dāsibhāvato muccitum icchathā"ti. Ajjeva muccitum icchāma ayyeti. Yadi evam, mayā Paccekabuddhā hatthakammam alabhantā svātanāya nimantitā, tumhākam sāmikehi ekadivasam hatthakammam dāpethāti. Tā "sādhū"ti sampaṭicchitvā sāyam aṭavito āgatakāle sāmikānam ārocesum. Te "sādhū"ti jeṭṭhakadāsassa gehadvāre sannipatimsu.

Atha ne jeṭṭhakadāsī "sve tātā Paccekabuddhānaṁ hatthakammaṁ dethā"ti ānisaṁsaṁ ācikkhitvā yepi na kātukāmā, te gāļhena ovādena tajjetvā sabbepi sampaṭicchāpesi. Sā punadivase Paccekabuddhānaṁ bhattaṁ datvā sabbesaṁ dāsaputtānaṁ saññaṁ adāsi. Te tāvadeva araññaṁ pavisitvā dabbasambhāre samodhānetvā sataṁ sataṁ hutvā ekekaṁ kuṭiṁ caṅkamanādiparivāraṁ katvā mañcapīṭhapānīyaparibhojanīyādīni ṭhapetvā Paccekabuddhānaṁ temāsaṁ tattheva vasanatthāya paṭiññaṁ kāretvā vārabhikkhaṁ paṭṭhapesuṁ³. Yā attano vāradivase na sakkoti, tassā jeṭṭhakadāsī sakagehato nīharitvā deti. Evaṁ temāsaṁ paṭijaggitvā jeṭṭhakadāsī ekekaṁ dāsiṁ ekekaṁ sāṭakaṁ sajjāpesi, pañca thūlasāṭakasatāni ahesuṁ. Tāni parivattāpetvā pañcannaṁ Paccekabuddhānaṁ ticīvarāni katvā adāsi. Paccekabuddhā tāsaṁ passantīnaṁyeva ākāsena Gandhamādanapabbataṁ agamaṁsu.

Tāpi sabbā yāvajīvam kusalam katvā devaloke nibbattimsu. Tāsu jetṭhikā tato cavitvā Bārāṇasiyā avidūre Pesakāragāme pesakārajeṭṭhakassa gehe nibbatti. Athekadivasam Padumavatiyā puttā pañcasatā Paccekabuddhā Bārāṇasiraññā nimantitā rājadvāram āgantvā kañci olokentampi adisvā nivattitvā nagaradvārena nikkhamitvā tam

<sup>1.</sup> Udakam netvā puna (Sī)

<sup>2.</sup> Āgamma tittamagge (Sī)

<sup>3.</sup> Vārakam bhikkham upaṭṭhapesum (Syā), vārena bhikkham upaṭṭhapesum (Ka)

Pesakāragāmam agamamsu. Sā itthī Paccekabuddhe disvā sampiyāyamānā sabbe vanditvā bhikkham adāsi. Te bhattakiccam katvā Gandhamādanameva agamamsu.

Sāpi yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsarantī amhākam Satthu nibbattito puretarameva Devadahanagare Mahāsuppabuddhassa gehe paṭisandhim gaṇhi, Gotamītissā nāmam akamsu. Mahāmāyāya kaniṭṭhabhaginī hoti. Mantajjhāyakā brāhmaṇā lakkhaṇāni pariggaṇhantā¹ "imāsam dvinnampi kucchiyam vasitadārakā cakkavattino bhavissantī"ti byākarimsu. Suddhodanamahārājā vayappattakāle tā dvepi maṅgalam katvā attano gharam ānesi. Aparabhāge amhākam bodhisatto Tusitapurā cavitvā Mahāmāyāya deviyā kucchiyam paṭisandhim gaṇhi. Mahāmāyā tassa jātadivasato sattame divase kālam katvā Tusitapure nibbatti. Suddhodanamahārājā mahāsattassa mātuccham Mahāpajāpatigotamim aggamahesiṭṭhāne ṭhapesi. Tasmim kāle Nandakumāro jāto. Ayam Mahāpajāpati Nandakumāram dhātīnam datvā sayam bodhisattam parihari.

Aparena samayena bodhisatto mahābhinikkhamanam nikkhamitvā sabbaññutam patvā lokānuggaham karonto anukkamena Kapilavatthum patvā nagaram piṇḍāya pāvisi. Athassa pitā Suddhodanamahārājā antaravīthiyamyeva dhammakatham sutvā sotāpanno ahosi, atha dutiyadivase Nando pabbaji, sattame divase Rāhulo. Satthā aparena samayena Vesālim upanissāya Kūṭāgārasālāyam viharati. Tasmim samaye Suddhodanamahārājā setacchattassa heṭṭhā arahattam sacchikatvā parinibbāyi. Tadā Mahāpajāpatigotamī pabbajjāya cittam uppādesi. Tato Rohiṇīnadītīre Kalahavivādasuttapariyosāne² nikkhamitvā pabbajitānam pañcannam kumārasatānam pādaparicārikā sabbāva ekacittā hutvā "Mahāpajāpatiyā santikam gantvā sabbāva Satthu santike pabbajissāmā"ti Mahāpajāpatim jeṭṭhikam katvā Satthu santikam gantvā pabbajitukāmā ahesum. Ayañca Mahāpajāpati paṭhamameva ekavāram Satthāram pabbajjam yācamānā nālattha, tasmā kappakam pakkosāpetvā kese chindāpetvā kāsāyāni acchādetvā sabbā tā sākiyāniyo ādāya

Vesālim gantvā Ānandattherena Dasabalam yācāpetvā<sup>1</sup> aṭṭhahi garudhammehi pabbajjañca upasampadañca alattha. Itarā pana sabbāpi ekatova upasampannā ahesum. Ayamettha saṅkhepo, vitthārato panetam vatthu Pāḷiyam² āgatameva.

Evam upasampannā pana Mahāpajāpati Satthāram upasankamitvā abhivādetvā ekamantam aṭṭhāsi, athassā Satthā dhammam desesi. Sā Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā arahattam pāpuṇi. Sesā pañcasatā bhikkhuniyo Nandakovādasuttapariyosāne³ arahattam pāpuṇimsu. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno bhikkhuniyo ṭhānantare ṭhapento Mahāpajāpatim rattaññūnam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Khemātherīvatthu

236. Dutiye **Khemā**ti evamnāmikā bhikkhunī. Ito paṭṭhāya ca panassā pañhakamme ayamanupubbikathāti avatvā sabbattha abhinīhāram ādim katvā vattabbameva vakkhāma.

Atīte kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ ayaṁ parapariyāpannā hutvā nibbatti. Athekadivasaṁ tassa Bhagavato aggasāvikaṁ Sujātattheriṁ nāma piṇḍāya carantaṁ disvā tayo modake datvā taṁdivasameva attano kese vissajjetvā theriyā dānaṁ datvā "anāgate Buddhuppāde tumhe viya mahāpaññā bhaveyyan"ti patthanaṁ katvā yāvajīvaṁ kusalakammesu appamattā hutvā kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsarantī⁴ Kassapabuddhakāle Kikissa Kāsirañño gehe paṭisandhiṁ gahetvā sattannaṁ bhaginīnaṁ abbhantarā hutvā vīsati vassasahassāni geheyeva komāribrahmacariyaṁ caritvā tāhi bhaginīhi saddhiṁ Dasabalassa vasanapariveṇaṁ kāretvā ekaṁ Buddhantaraṁ devamanussesu saṁsarantī imasmiṁ Buddhuppāde Maddaraṭṭhe Sāgalanagare rājakule paṭisandhiṁ gaṇhi, Khemātissā nāmaṁ akaṁsu. Tassā sarīravaṇṇo suvaṇṇarasapiñjaro viya ahosi. Sā vayappattā Bimbisārarañño gehaṁ agamāsi.

<sup>1.</sup> Yācetvā (Sī) 2. Vi 4. 442 pitthe. 3. Ma 3. 314 pitthe. 4. Samsaritvā (Sī)

Sā Tathāgate Rājagaham upanissāya Veļuvane viharante "Satthā kira rūpe dosam dassetī"ti rūpamadamattā hutvā "mayhampi rūpe dosam dasseyyā"ti bhayena Dasabalam dassanāya na gacchati. Rājā cintesi "aham Satthu aggupaṭṭhāko, mādisassa ca nāma ariyasāvakassa aggamahesī Dasabalam dassanāya na gacchati, na me etam ruccatī"ti. So kavīhi Veļuvanuyyānassa vaṇṇam¹ bandhāpetvā "Khemāya deviyā savanūpacāre gāyathā"ti āha. Sā uyyānassa vaṇṇam sutvā gantukāmā hutvā rājānam paṭipucchi. Rājā "uyyānam gaccha, Satthāram pana adisvā āgantum na labhissasī"ti āha. Sā rañño paṭivacanam adatvāva maggam paṭipajji. Rājā tāya saddhim gacchante purise āha "sace devī uyyānato nivattamānā Dasabalam passati, iccetam kusalam. Sace na passati, rājāṇāya nam dassethā"ti. Atha kho sā devī divasabhāgam uyyāne caritvā nivattantī Dasabalam adisvāva gantum āraddhā. Atha nam rājapurisā attano aruciyāva devim Satthu santikam nayimsu.

Satthā taṁ āgacchantiṁ disvā iddhiyā ekaṁ devaccharaṁ nimminitvā tālavaṇṭaṁ gahetvā bījamānaṁ viya akāsi. Khemā devī taṁ disvā cintesi "mānamhi naṭṭhā², evarūpā nāma devaccharappaṭibhāgā itthiyo Dasabalassa avidūre tiṭṭhanti, ahaṁ etāsaṁ paricārikāpi nappahomi, mānamadaṁ hi nissāya pāpacittassa vasena naṭṭhā'ti taṁ nimittaṁ gahetvā tameva itthiṁ olokayamānā aṭṭhāsi. Athassā passantiyāva Tathāgatassa adhiṭṭhānabalena sā itthī paṭhamavayaṁ atikkamma majjhimavaye ṭhitā viya majjhimavayaṁ atikkamma pacchimavaye ṭhitā viya ca valittacā palitakesā khaṇḍaviraļadantā³ ahosi. Tato tassā passantiyāva saddhiṁ tālavaṇṭena parivattitvā paripati. Tato Khemā pubbahetusampannattā tasmiṁ ārammaṇe āpāthagate evaṁ cintesi "evaṁvidhampi nāma sarīraṁ evarūpaṁ vipattiṁ pāpuṇāti, mayhampi sarīraṁ evaṁgatikameva bhavissatī''ti. Athassā evaṁ cintitakkhane Satthā imaṁ Dhammapade gāthamāha—

<sup>1.</sup> Vanne (Sī)

<sup>2.</sup> Manam vatamhi naṭṭhā (Sī), ahañcamhi naṭṭhā (Syā)

<sup>3.</sup> Khaṇḍasithiladantā (Sī), khaṇḍitapatitadantā (Syā)

"Ye rāgarattā nupatanti sotam, Sayamkatam makkaṭakova jālam. Etampi chetvāna vajanti dhīrā, Anapekkhino sabbadukkham¹ pahāyā"ti².

Sā gāthāpariyosāne thitapade thitāyeva saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Agāramajjhe vasantena³ nāma arahattam pattena tamdivasameva parinibbāyitabbam vā pabbajitabbam vā hoti, sā pana attano āyusankhārānam pavattanabhāvam⁴ ñatvā "attano pabbajjam anujānāpessāmī"ti Satthāram vanditvā rājanivesanam gantvā rājānam anabhivādetvāva aṭṭhāsi. Rājā ingiteneva⁵ aññāsi "ariyadhammam⁶ pattā bhavissatī"ti. Atha nam āha "devi gatā nu kho Satthudassanāyā"ti. Mahārāja tumhehi diṭṭhadassanam parittam, aham pana Dasabalam sudiṭṭhamakāsim, pabbajjam me anujānāthāti. Rājā "sādhu devī"ti sampaṭicchitvā suvaṇṇasivikāya bhikkhuni-upassayam upanetvā pabbājesi, athassā "Khemātherī nāma gihibhāve ṭhatvā arahattam pattā"ti mahāpaññabhāvo pākaṭo ahosi. Idamettha vatthu. Atha Satthā aparabhāge Jetavane nisinno bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento Khemātherim mahāpaññānam aggatthāne thapesīti.

# Uppalavannātherīvatthu

237. Tatiye **Uppalavaṇṇā**ti nīluppalagabbhasadiseneva vaṇṇena samannāgatattā evaṁladdhanāmā therī. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gaṇhitvā aparabhāge mahājanena saddhiṁ Satthu santikaṁ gantvā dhammaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuniṁ iddhimantīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā sattāhaṁ Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā yāvajīvaṁ kusalaṁ katvā devamanussesu saṁsarantī Kassapabuddhakāle Bārāṇasinagare Kikissa Kāsirañño gehe paṭisandhiṁ gaṇhitvā sattannaṁ bhaginīnaṁ abbhantarā hutvā vīsati

- 1. Kāmasukham (Sī, Syā, Ka)
- 3. Agāramajjhāvasantena (Sī)
- 5. Ingitasaññanena (Sya), ekadesañanena (Ka)
- 2. Khu 1. 63 pitthe Dhammapade.
- 4. Pavattanakabhāvam (Sī)
- 6. Ariyadhammam arahattam (Sī)

vassasahassāni brahmacariyam caritvā bhikkhusamghassa pariveņam katvā devaloke nibbattā.

Tato cavityā puna manussalokam āgacchantī ekasmim gāme sahatthā kammam katvā jīvanakatthāne nibbattā. Sā ekadivasam khettakutim gacchantī antarāmagge ekasmim sare pātova pupphitam padumapuppham disvā tam saram oruyha tanceva puppham lajapakkhipanatthaya paduminiya pattañca gahetvā kedāre sālisīsāni chinditvā kutikāya nisinnā lāje bhajjitvā pañca lajasatani ganesi. Tasmim khane Gandhamadanapabbate nirodhasamāpattito vutthito eko Paccekabuddho āgantvā tassā avidūre atthāsi. Sā Paccekabuddham disvā lājehi saddhim padumapuppham gahetvā kutito oruyha laje Paccekabuddhassa patte pakkhipitva padumapupphena pattam pidhāya adāsi. Athassā Paccekabuddhe thokam gate etadahosi "pabbajitā nāma pupphena anatthikā, aham puppham gahetvā pilandhissāmī''ti gantvā Paccekabuddhassa hatthato puppham gahetvā puna cintesi "sace ayyo pupphena anatthiko abhavissa, pattamatthake thapetum na adassa, addhā ayyassa attho bhavissatī''ti puna gantvā pattamatthake thapetvā Paccekabuddham khamāpetvā "bhante imesam me lājānam nissandena lajagananaya putta assu, padumapupphassa nissandena nibbattanibbattatthane me pade pade padumapuppham utthahatu"ti patthanam akāsi. Paccekabuddho tassā passantiyāva ākāsena Gandhamādanapabbatam gantvā tam padumam Nandamūlakapabbhāre Paccekabuddhānam akkamanasopānasamīpe pādapuñchanam katvā thapesi.

Sāpi tassa kammassa nissandena devaloke paṭisandhiṁ gaṇhi, nibbattakālato paṭṭhāya cassā pade pade mahāpadumapupphaṁ uṭṭhāsi. Sā tato cavitvā pabbatapāde ekasmiṁ padumassare padumagabhe nibbatti. Taṁ nissāya eko tāpaso vasati, so pātova mukhadhovanatthāya saraṁ gantvā taṁ pupphaṁ disvā cintesi "idaṁ pupphaṁ sesehi mahantataraṁ, sesāni ca pupphitāni, idaṁ makuḷitameva, bhavitabbamettha kāraṇenā"ti udakaṁ otaritvā taṁ pupphaṁ gaṇhi. Taṁ tena gahitamattameva pupphitaṁ. Tāpaso antopadumagabhe nipannadārikaṁ addasa. Diṭṭhakālato paṭṭhāya ca dhītusinehaṁ labhitvā padumeneva saddhiṁ paṇṇasālaṁ netvā mañcake nipajjāpesi.

Athassā<sup>1</sup> puññānubhāvena aṅguṭṭhake khīraṁ nibbatti. So tasmiṁ pupphe milāte aññaṁ navapupphaṁ āharitvā taṁ nipajjāpesi. Athassā ādhāvanavidhāvanena<sup>2</sup> kīḷituṁ samatthakālato paṭṭhāya padavāre padawāre padumapupphaṁ uṭṭhāsi, kuṅkumarāsissa viyassā sarīravaṇṇo ahosi. Sā appattā devavaṇṇaṁ, atikkantā mānusavaṇṇaṁ ahosi. Sā pitari phalāphalatthāya gate paṇṇasālāyaṁ ohīyati.

Athekadivasam tassā vayappattakāle pitari phalāphalatthāya gate eko vanacarako tam disvā cintesi "manussānam nāma evamvidham rūpam natthi, vīmamsissāmi nan"ti tāpasassa āgamanam udikkhanto nisīdi. Sā pitari āgacchante paṭipatham gantvā tassa hatthato kājakamaṇḍalum aggahesi, āgantvā nisinnassa cassa attanā karaṇavattam dassesi. Tadā so vanacarako manussabhāvam ñatvā tāpasam abhivādetvā nisīdi. Tāpaso tam vanacarakam vanamūlaphalāphalehi ca pānīyena ca nimantetvā "bho purisa imasmimyeva ṭhāne vasissasi, udāhu gamissasī"ti pucchi. Gamissāmi bhante, idha kim karissāmīti. Idam tayā diṭṭhakāraṇam etto gantvā akathetum sakkhissasīti. Sace ayyo na icchati, kim kāraṇā kathessāmīti tāpasam vanditvā puna āgamanakāle maggasañjānanattham sākhāsaññañca rukkhasaññañca karonto pakkāmi.

So Bārāṇasiṁ gantvā rājānaṁ addasa, rājā "kasmā āgatosī"ti pucchi. "Ahaṁ deva tumhākaṁ vanacarako pabbatapāde acchariyaṁ itthiratanaṁ disvā āgatomhī"ti sabbaṁ pavattiṁ kathesi. So tassa vacanaṁ sutvā vegena pabbatapādaṁ gantvā avidūre ṭhāne khandhāvāraṁ nivesetvā vanacarakena ceva aññehi³ ca purisehi saddhiṁ tāpasassa bhattakiccaṁ katvā nisinnavelāya tattha gantvā abhivādetvā paṭisanthāraṁ katvā ekamantaṁ nisīdi. Rājā tāpasassa pabbajitaparikkhārabhaṇḍaṁ pādamūle ṭhapetvā "bhante imasmiṁ ṭhāne kiṁ karoma, gacchāmā"ti āha. Gaccha mahārājāti. Āma gacchāmi bhante, ayyassa pana samīpe visabhāgaparisā atthīti assumha, asāruppā esā⁴ pabbajitānaṁ, mayā saddhiṁ gacchatu bhanteti. Manussānaṁ cittaṁ nāma duttosayaṁ, kathaṁ⁵ bahūnaṁ majjhe

<sup>1.</sup> Atha tassā (Sī)

<sup>2.</sup> Ādhāvanaparidhāvanena (Ka)

<sup>3.</sup> Appehi (Sī)

<sup>4.</sup> Papañco eso (Sī), papañcā esā (Syā) 5. Nāma cittam duttham, ayam katham (Ka)

vasissatīti. Amhākam rucitakālato paṭṭhāya sesānam jeṭṭhakaṭṭhāne ṭhapetvā paṭijaggissāmi¹ bhanteti.

So rañño kathaṁ sutvā daharakāle gahitanāmavaseneva "amma Padumavatī"ti dhītaraṁ pakkosi, sā ekavacaneneva paṇṇasālato nikkhamitvā pitaraṁ abhivādetvā aṭṭhāsi. Atha naṁ pitā āha "tvaṁ amma vayappattā, imasmiṁ ṭhāne raññā diṭṭhakālato paṭṭhāya vasituṁ ayuttā², raññā saddhiṁ gaccha ammā"ti. Sā "sādhu tātā"ti pitu vacanaṁ sampaṭicchitvā abhivādetvā parodamānā aṭṭhāsi³. Rājā "imissā pitu cittaṁ gaṇhāmī"ti tasmiṁyeva ṭhāne kahāpaṇarāsimhi ṭhapetvā abhisekaṁ akāsi. Atha naṁ gahetvā attano nagaraṁ ānetvā⁴ āgatakālato paṭṭhāya sesa-itthiyo anoloketvā tāya saddhiṁyeva ramati. Tā itthiyo issāpakatā taṁ rañño antare paribhinditukāmā evamāhaṁsu "nāyaṁ mahārāja manussajātikā, kahaṁ nāma tumhehi manussānaṁ vicaraṇaṭṭhāne padumāni uṭṭhahantāni diṭṭhapubbāni, addhā ayaṁ yakkhinī, nīharatha naṁ mahārājā"ti. Rājā tāsaṁ kathaṁ sutvā tuṇhī ahosi.

Athassa aparena samayena paccanto kupito. So "garugabbhā<sup>5</sup> Padumavatī"ti taṁ nagare ṭhapetvā paccantaṁ agamāsi. Atha tā itthiyo tassā upaṭṭhāyikāya lañjaṁ datvā "imissā dārakaṁ jātamattameva apanetvā ekaṁ dārughaṭikaṁ lohitena makkhetvā santike ṭhapehī"ti āhaṁsu. Padumavatiyāpi nacirasseva gabbhavuṭṭhānaṁ ahosi. Mahāpadumakumāro ekakova kucchiyaṁ paṭisandhiṁ gaṇhi, avasesā ekūnapañcasatā dārakā Mahāpadumakumārassa mātukucchito nikkhamitvā nipannakāle saṁsedajā hutvā nibbattiṁsu. Athassa "na tāvāyaṁ satiṁ paṭilabhatī"ti ñatvā upaṭṭhāyikā ekaṁ dārughaṭikaṁ lohitena makkhetvā samīpe ṭhapetvā tāsaṁ itthīnaṁ saññaṁ adāsi. Tā pañcasatāpi itthiyo ekekā ekekaṁ dārakaṁ gahetvā cundakārakānaṁ santikaṁ pesetvā karaṇḍake

<sup>1.</sup> Paṭijaggitum sakkhissāma (Sī)

<sup>2.</sup> Aphāsukam (Sī), aphāsukā (Syā)

<sup>3.</sup> Rodamānā gacchati (Syā, Ka) 4. Gantvā (Ka) 5. Garubhārā (Sī)

<sup>6.</sup> Cundānam santikam (Sī), cundakārakānam santike (Syā), cundakārasantikam (Ka)

āharāpetvā attanā attanā gahitadārake tattha nipajjāpetvā bahi lañchanam katvā ṭhapayimsu.

Padumavatīpi kho saññam labhitvā tam upaṭṭhāyikam "kim vijātamhi ammā"ti pucchi. Sā tam santajjetvā "kuto tvam dārakam labhissasī"ti vatvā "ayam te kucchito nikkhantadārako"ti lohitamakkhitam dārughaṭikam purato ṭhapesi. Sā tam disvā domanassappattā "sīgham nam phāletvā apanehi, sace koci passeyya, lajjitabbam bhaveyyā"ti āha. Sā tassā katham sutvā atthakāmā viya dārughaṭikam phāletvā uddhane pakkhipi.

Rājāpi paccantato āgantvā nakkhattam paṭimānento bahinagare khandhāvāram bandhitvā¹ nisīdi. Atha tā pañcasatā itthiyo rañño paccuggamanam āgantvā āhamsu "tvam mahārāja na amhākam saddahasi, amhehi vuttam akāraṇam viya hoti. Tvam mahesiyā upaṭṭhāyikam pakkosāpetvā paṭipuccha, dārughaṭikam te devī vijātā"ti. Rājā tam kāraṇam na upaparikkhitvāva "amanussajātikā bhavissatī"ti tam gehato nikkaḍḍhi. Tassā rājagehato saha nikkhamaneneva padumapupphāni antarādhāyimsu, sarīracchavipi vivaṇṇā ahosi. Sā ekikāva antaravīthiyā pāyāsi. Atha nam ekā vayappattā mahallikā itthī disvā dhītusineham uppādetvā "kaham gacchasi ammā"ti āha. Āgantukamhi, vasanaṭṭhānam olokentī vicarāmīti. Idhāgaccha ammāti vasanaṭṭhānam datvā bhojanam paṭiyādesi.

Tassā imināva niyāmena tattha vasamānāya tā pañcasatā itthiyo ekacittā hutvā rājānam āhamsu "mahārāja tumhesu yuddham² gatesu amhehi Gaṅgādevatāya 'amhākam deve vijitasaṅgāme āgate balikammam katvā udakakīļam karissāmā'ti patthitam atthi, etamattham deva jānāpemā"ti. Rājā tāsam vacanena tuṭṭho Gaṅgāyam udakakīļam kātum agamāsi. Tāpi attanā attanā gahitam karaṇḍakam paṭicchannam katvā ādāya nadim gantvā tesam karaṇḍakānam paṭicchādanattham pārupitvā pārupitvā udake patitvā karaṇḍake vissajjesum. Tepi kho karaṇḍakā sabbe saha gantvā heṭṭhāsote pasāritajālamhi laggimsu. Tato udakakīļam kīļitvā

rañño uttiṇṇakāle jālam ukkhipantā te karaṇḍake disvā rañño santikam ānayimsu. Rājā karaṇḍake disvā¹ "kim tātā karaṇḍakesū"ti āha. Na jānāma devāti. so te karaṇḍake vivarāpetvā olokento paṭhamam Mahāpadumakumārassa karaṇḍakam vivarāpesi. Tesam pana sabbesampi karaṇḍakesu nipajjāpitadivaseyeva puññiddhiyā aṅguṭṭhato² khīram nibbatti. Sakko devarājā tassa rañño nikkaṅkhabhāvattham antokaraṇḍake akkharāni likhāpesi "ime kumārā Padumavatiyā kucchimhi nibbattā Bārāṇasirañño puttā, atha ne Padumavatiyā sapattiyo pañcasatā itthiyo karaṇḍakesu pakkhipitvā udake khipimsu, rājā imam kāraṇam jānātū"ti. Karaṇḍake vivaritamatte rājā akkharāni vācetvā dārake disvā Mahāpadumakumāram ukkhipitvā "vegena rathe yojetha, asse kappetha, aham ajja antonagaram pavisitvā ekaccānam mātugāmānam piyam karissāmī"ti pāsādam āruyha hatthigīvāya sahassabhaṇḍikam ṭhapetvā bherim carāpesi "yo Padumavatim passati, so imam sahassam gaṇhatū"ti.

Tam katham sutvā Padumavatī mātuyā saññam adāsi "hatthigīvato sahassam gaņha ammā"ti. Aham evarūpam gaņhitum na visahāmīti. Sā dutiyampi tatiyampi vutte "kim vatvā gaņhāmi ammā"ti āha. "Mama dhītā Padumavatim devim passatī"ti vatvā gaņhāhīti. Sā "yam vā tam vā hotū"ti gantvā sahassacankoṭakam gaṇhi. Atha nam manussā pucchimsu "Padumavatim devim passasi ammā"ti. "Aham na passāmi, dhītā kira me passatī"ti āha. Te "kaham pana sā ammā"ti vatvā tāya saddhim gantvā Padumavatim sañjānitvā pādesu nipatimsu. Tasmim kāle sā "Padumavatī devī ayan"ti ñatvā "bhāriyam vata itthiyā kammam katam, yā evamvidhassa rañño mahesī samānā evarūpe ṭhāne nirārakkhā vasī"ti āha. Tepi rājapurisā Padumavatiyā nivesanam setasāṇīhi parikkhipāpetvā dvāre ārakkham ṭhapetvā rañño ārocesum. Rājā suvaṇṇasivikam pesesi. Sā "aham evam na gamissāmi, mama vasanaṭṭhānato paṭṭhāya yāva rājageham etthantare varapotthakacittattharaṇe attharāpetvā upari suvaṇṇatārakavicittam celavitānam bandhāpetvā

pasādhanatthāya sabbālaṅkāresu pahitesu padasāva gamissāmi, evaṁ me nāgarā sampattiṁ passissantī"ti āha. Rājā "Padumavatiyā yathāruciṁ karothā"ti āha. Tato Padumavatī sabbapasādhanaṁ pasādhetvā "rājagehaṁ gamissamī"ti maggaṁ paṭipajji. Athassā akkanta-akkantaṭṭhāne varapotthakacittattharaṇāni bhinditvā padumapupphāni uṭṭhahiṁsu. Sā mahājanassa attano sampattiṁ dassetvā rājanivesanaṁ āruyha sabbe cittattharaṇe tassā mahallikāya posāvanikamūlaṁ katvā dāpesi.

Rājāpi kho tā pañcasatā itthiyo pakkosāpetvā "imāyo te devi dāsiyo katvā demī"ti āha. Sādhu mahārāja, etāsam mayham dinnabhāvam sakalanagare jānāpehīti. Rājā nagare bherim carāpesi "Padumavatiyā dubbhikā¹ pañcasatā itthiyo etissā eva dāsiyo katvā dinnā"ti. Sā "tāsam sakalanāgarena² dāsibhāvo sallakkhito"ti ñatvā "aham mama dāsiyo bhujissā kātum labhāmi devā"ti rājānam pucchi. Tava icchā devīti. Evam sante tameva bhericārikam³ pakkosāpetvā "Padumavatideviyā attano dāsiyo katvā dinnā pañcasatā itthiyo sabbāva bhujissā katāti puna bherim carāpethā"ti āha. Sā tāsam bhujissabhāve kate ekūnāni pañcasataputtāni tāsamyeva hatthe posanatthāya datvā sayam Mahāpadumakumāramyeva gaņhi.

Atha aparabhāge tesam kumārānam kīļanavaye sampatte rājā uyyāne nānāvidham kīļanaṭṭhānam kāresi. Te attano soļasavassuddesikakāle sabbeva ekato hutvā uyyāne padumasanchannāya mangalapokkharaṇiyā kīļantā navapadumāni pupphitāni purāṇapadumāni ca vaṇṭato patantāni disvā "imassa tāva anupādinnakassa evarūpā jarā pāpuṇāti, kimangam pana amhākam sarīrassa. Idampi hi evamgatikameva bhavissatī"ti ārammaṇam gahetvā sabbeva paccekabodhināṇam nibbattetvā uṭṭhāyuṭṭhāya padumakaṇṇikāsu pallaṅkena nisīdimsu.

Atha tehi saddhim āgatā rājapurisā bahugatam divasam ñatvā "ayyaputtā tumhākam velam jānāthā"ti āhamsu. Te tunhī ahesum.

Te purisā gantvā rañño ārocesum "kumārā deva padumakaṇṇikāsu nisinnā, amhesu kathentesupi vacībhedam na karontī"ti. Yathāruciyā tesam nisīditum dethāti. Te sabbarattim gahitārakkhā padumakaṇṇikāsu nisinnaniyāmeneva aruṇam uṭṭhāpesum. Purisā punadivase upasaṅkamitvā "devā velam jānāthā"ti āhamsu. Na mayam devā, Paccekabuddhā nāma mayanti. Ayyā tumhe bhāriyam katham kathetha, Paccekabuddhā nāma tumhādisā na honti, dvaṅgulakesamassudharā kāye paṭimukka-aṭṭhaparikkhārā hontīti. Te dakkhiṇahatthena sīsam parāmasimsu, tāvadevagihiliṅgam antaradhāyi, aṭṭha parikkhārā kāye paṭimukkāva ahesum. Tato passantasseva mahājanassa ākāsena Nandamūlakapabbhāram agamamsu.

Sāpi kho Padumavatī devī "aham bahuputtā hutvā niputtā jātā"ti hadayasokam¹ patvā teneva sokena² kālam katvā Rājagahanagaradvāragāmake sahatthena kammam katvā jīvanakaṭṭhāne nibbatti. Aparabhāge kulagharam gantvā ekadivasam sāmikassa khettam yāgum haramānā tesam attano puttānam antare aṭṭha Paccekabuddhe bhikkhācāravelāya ākāsena gacchante disvā sīgham sīgham gantvā sāmikassa ārocesi "passa ayya Paccekabuddhe, ete nimantetvā bhojessāmā"ti. So āha "samaṇasakuṇā nāmete aññatthāpi³ evam caranti, na ete Paccekabuddhā"ti. Te tesam kathentānamyeva avidūre ṭhāne otarimsu. Sā itthī tamdivasam attano bhattakhajjabhojanam⁴ tesam datvā "svepi aṭṭha janā mayham bhikkham gaṇhathā"ti āha. Sādhu upāsike, tava sakkāro ettakova hotu, āsanāni ca aṭṭheva hontu, aññepi bahū Paccekabuddhe disvā tava cittam pasādeyyāsīti⁵. Sā punadivase aṭṭha āsanāni paññāpetvā aṭṭhannam sakkārasammānam paṭiyādetvā nisīdi.

Nimantitapaccekabuddhā sesānam saññam adamsu "mārisā ajja aññattha agantvā sabbeva tumhākam mātu saṅgaham karothā"ti. Te tesam vacanam sutvā sabbeva ekato ākāsena āgantvā mātu gehadvāre pāturahesum. Sāpi paṭhamam laddhasaññatāya bahūpi disvā na kampittha, sabbepi

<sup>1.</sup> Hadayasosam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Rogena (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Aññadāpi (Sī)

<sup>4.</sup> Attanā labhanakam khajjabhojjam (Sī)

<sup>5.</sup> Sandhāreyyāsīti (Sī), santhāreyyāsīti (Syā)

te geham pavesetvā āsanesu nisīdāpesi. Tesu paṭipāṭiyā nisīdantesu navamo aññāni aṭṭha āsanāni māpetvā sayam dhurāsane nisīdi. Yāva āsanāni vaḍḍhanti, tāva geham vaḍḍhati. Evam tesu sabbesupi nisinnesu sā itthī aṭṭhannam Paccekabuddhānam paṭiyāditam sakkāram pañcasatānampi yāvadattham datvā aṭṭha nīluppalahatthake āharitvā nimantitapaccekabuddhānamyeva pādamūle ṭhapetvā āha "mayham bhante nibbattanibbattaṭṭhāne sarīravaṇṇo imesam nīluppalānam antogabbhavaṇṇo viya hotū"ti patthanam akāsi. Paccekabuddhā mātu anumodanam katvā Gandhamādanamyeva agamamsu.

Sāpi yāvajīvam kusalam katvā tato cutā devaloke nibbattitvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam setthikule patisandhim ganhi, nīluppalagabbhasamānavannatāya cassā Uppalavannātveva nāmam akamsu. Athassā vayappattakāle sakalajambudīparājāno ca setthino ca setthissa santikam pahinimsu "dhītaram amhākam detū"ti. Apahinanto nāma nāhosi. Tato setthi cintesi "aham sabbesam manam gahetum na sakkhissāmi, upāyam panekam karissāmī"ti dhītaram pakkosāpetvā "pabbajitum amma sakkhissasī"ti āha. Tassā pacchimabhavikattā pitu vacanam sīse āsittasatapākatelam viva ahosi, tasmā pitaram "pabbajissāmi tātā"ti āha. So tassā sakkāram katvā bhikkhuni-upassayam netvā pabbājesi. Tassā acirapabbajitāya eva uposathāgāre kālavāro<sup>1</sup> pāpuni. Sā dīpam jāletvā uposathāgāram sammajjitvā dīpasikhāya nimittam ganhitvā punappunam<sup>2</sup> olokayamānā tejokasinārammanam jhānam nibbattetvā tadeva pādakam katvā arahattam pāpuni. Arahattaphalena saddhimyeva ca iddhivikubbane cinnavasī ahosi. Sā aparabhāge Satthu yamakapātihāriyakaranadivase "aham bhante pātihāriyam karissāmī"ti sīhanādam nadi. Satthā idam kāranam atthuppattim katvā Jetavanavihāre nisinno patipātiyā bhikkhuniyo thānantare thapento imam therim iddhimantīnam aggatthāne thapesīti.

## Paţācārātherīvatthu

238. Catutthe vinayadharānam yadidam Paṭācārāti Paṭācārā therī vinayadharānam¹ aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe paṭisandhim gaṇhitvā aparabhāge Satthu dhammadesanam suṇantī Satthāram ekam bhikkhunim vinayadharānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā yāvajīvam kusalam katvā devamanussesu samsaritvā Kassapabuddhakāle Kikissa Kāsirañño gehe paṭisandhim gaṇhitvā sattannam bhaginīnam abbhantarā hutvā vīsati vassasahassāni brahmacariyam caritvā bhikkhusamghassa pariveṇam katvā puna devaloke nibbattitvā ekam Buddhantaram sampattim anubhavitvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam seṭṭhigehe paṭisandhim gaṇhi.

Sā aparabhāge vayappattā attano gehe ekena kammakārena saddhim santhavam katvā aparabhāge attano samānajātikam kulam gacchantī katasanthavassa purisassa saññam adāsi "na tvam sveva paṭṭhāya mampaṭihārasatenapi daṭṭhum labhissasi, sace te kammam atthi, idāni mam gaṇhitvā gacchāhī"ti. So "evam hotū"ti anucchavikam hatthasāram gahetvā tam ādāya nagarato tīṇi cattāri yojanāni paṭikkamitvā ekasmim gāmake vāsam kappesi.

Atha aparabhāge tassā kucchiyam gabbho patiṭṭhāsi. Sā gabbhe paripakke "idam amhākam anāthaṭṭhānam, kulageham gacchāma sāmī"ti āha. So "ajja gacchāma, sve gacchāmā"ti gantum asakkonto kālam vītināmesi. Sā tassa kāraṇam ñatvā "nāyam bālo mam nessatī"ti tasmim bahi gate "ekikāva kulageham gamissāmī"ti maggam paṭipajji. So āgantvā tam gehe apassanto paṭivissake pucchitvā "kulageham gatā"ti sutvā "mam nissāya kuladhītā anāthā jātā"ti padānupadikam gantvā sampāpuṇi. Tassā antarāmaggeva gabbhavuṭṭhānam ahosi. Tato "yassatthāya mayam gaccheyyāma, so attho antarāmaggeva nipphanno, idāni gantvā kim karissāmā"ti paṭinivattimsu. Puna tassā kucchiyam gabbho patiṭṭhāsīti purimanayeneva vitthāretabbam.

Antarāmagge panassā gabbhavuṭṭhāne jātamatteyeva catūsu disāsu mahāmegho uṭṭhahi¹. Sā taṁ purisaṁ āha "sāmi avelāya catūsu disāsu megho uṭṭhito, attano vasanaṭṭhānaṁ² kātuṁ vāyamāhī"ti. So "evaṁ karissāmī"ti daṇḍakehi kuṭikaṁ katvā "chadanatthāya tiṇaṁ āharissāmī"ti ekasmiṁ mahāvammikapāde tiṇaṁ chindati, atha naṁ vammike nipanno kaṇhasappo pāde ḍaṁsi, so tasmiṁyeva ṭhāne patito. Sāpi "idāni āgamissati, idāni āgamissatī"ti sabbarattiṁ khepetvā "addhā maṁ so 'anāthā esā'ti magge chaḍḍetvā gato bhavissatī"ti āloke sañjāte padānusārena olokentī vammikapāde patitaṁ disvā "maṁ nissāya naṭṭho puriso"ti paridevitvā daharadārakaṁ passenādāya mahallakaṁ aṅgulīhi³ gāhāpetvā maggena gacchantī antarāmagge ekaṁ uttānanadiṁ disvā "dvepi dārake ekappahāreneva ādāya gantuṁ na sakkhissāmī"ti jeṭṭhakaṁ orimatīre ṭhapetvā daharaṁ paratīraṁ netvā pilotikacumbaṭake nipajjāpetvā puna nivattitvā "itaraṁ⁴ gahetvā gamissāmī"ti nadiṁ otari.

Athassā nadīmajjham pattakāle eko seno "mamsapiņdo ayan"ti saññāya dārakam vijjhitum āgacchati<sup>5</sup>. Sā hattham pasāretvā senam palāpesi<sup>6</sup>. Tassā tam hatthavikāram disvā mahallakadārako "mam pakkosatī"ti saññāya nadim otaritvā sote patito yathāsotam agamāsi. Sopi seno tassā asampattāya eva tam daharadārakam gaņhitvā agamāsi. Sā balavasokābhibhūtā antarāmagge imam vilāpagītam gāyantī gacchati—

"Ubho puttā kālankatā, panthe mayham patī mato"ti.

Sā evam vilapamānāva Sāvatthim patvā kulasabhāgam<sup>7</sup> gantvāpi sokavaseneva attano geham vavatthapetum asakkontī "imasmim thāne evam vidham nāma kulam atthi, kataram tam gehan"ti paṭipucchi. Tvam tam kulam paṭipucchitvā kim karissasi, tesam vasanageham vātappahārena patitam, tattheva te sabbepi jīvitakkhayam pattā, atha ne khuddakamahallake ekacitakasmimyeva jhāpenti, passa esā dhūmavaṭṭi paññāyatīti. Sā tam katham sutvāva

- 1. Mahāmeghā utthahimsu (Sī)
- 2. Anovassakatthānam (Sī)
- 3. Angulim (Syā, Ka)
- 4. Imam (Ka)
- 5. Gahetvā gacchati (Ka)
- 6. Apasādesi (Ka)
- 7. Kulageham (Ka)

Kim tumhe vadathā"ti attano nivatthasāṭakam sandhāretum asakkontī jātaniyāmeneva bāhā paggayha kandamānā ñātīnam citakaṭṭhānam gantvā tam vilāpagītam paripuṇṇam katvā paridevamānā—

"Ubho puttā kālakatā, panthe mayham patī mato. Mātā pitā ca bhātā ca, ekacitakasmim dayhare"ti—

āha. Aññena janena sāṭakaṁ dinnampi phāletvā phāletvā chaḍḍeti. Atha naṁ diṭṭhadiṭṭhaṭṭhāne mahājano parivāretvā carati. Athassā "ayaṁ paṭācāraṁ¹ paṭapariharaṇaṁ vinā caratī"ti **Paṭācārā**teva nāmaṁ akaṁsu. Yasmā cassā naggabhāvena² alajjī-ācāro pākaṭo ahosi, tasmā patito³ ācāro assāti Paṭācārātveva nāmaṁ akaṁsu.

Sā ekadivasam Satthari mahājanassa dhammam desente vihāram pavisitvā parisapariyante aṭṭhāsi. Satthā mettāpharaṇena pharitvā "satim paṭilabha bhagini satim paṭilabha bhaginī"ti āha. Tassā Satthu vacanam sutvā balavahirottappam āgatam, sā tattheva bhūmiyam nisīdi. Avidūre ṭhito puriso uttarisāṭakam khipitvā adāsi, sā tam nivāsetvā dhammam assosi. Satthā tassā cariyavasena imā Dhammapade gāthā āha—

"Na santi puttā tāṇāya, na pitā nāpi bandhavā.

Antakenādhipannassa, natthi ñātīsu tāṇatā.

Etamatthavasam ñatvā, paṇḍito sīlasamvuto. Nibbānagamanam maggam, khippameva visodhaye"ti<sup>4</sup>.

Sā gāthāpariyosāne yathāṭhitāva sotāpattiphale patiṭṭhāya Satthāraṁ upasaṅkamitvā vanditvā pabbajjaṁ yāci. Satthā tassā "bhikkhuni-upassayaṁ gantvā pabbajā"ti pabbajjaṁ sampaṭicchi. Sā pabbajitvā nacirasseva arahattaṁ patvā Buddhavacanaṁ gaṇhantī Vinayapiṭake ciṇṇavasī ahosi. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare thapento Patācāraṁ vinayadharānaṁ aggatthāne thapesīti.

<sup>1.</sup> Patācārā (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Paţu (Sī)

<sup>2.</sup> So naggabhāvena (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 54 pitthe Dhammapade.

#### Dhammadinnātherīvatthu

239. Pañcame dhammakathikānanti dhammakathikānam bhikkhunīnam Dhammadinnā aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam parāyattatthāne nibbattitvā Padumuttarassa Bhagavato aggasāvakassa Sujātattherassa adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. Sā yāvajīvam kusalam katvā sagge nibbatti. Sabbam hetthā Khemātherivā abhinīhāravaseneva veditabbam. Phussabuddhakāle panesā Satthu vemātikānam tinnam bhātikānam dānādhikāre thapitakammikassa<sup>1</sup> gehe vasamānā "ekam dehī" ti vuttā dve adāsi. Evam sabbam aparihāpentī datvā<sup>2</sup> dvenavutikappe atikkamma Kassapabuddhakāle Kikissa Kāsirañño gehe patisandhim ganhitvā sattannam bhaginīnam abbhantarā hutvā vīsati vassasahassāni brahmacariyam caritvā bhikkhusamghassa vasanaparivenam kāretvā ekam Buddhantaram devamanussesu samsarantī imasmim Buddhuppāde kulagehe patisandhim ganhitvā aparabhāge Visākhasetthino geham gatā. Visākhasetthi nāma Bimbisārassa sahāyako raññā saddhim Dasabalassa pathamadassanam gantvā dhammam sutvā sotāpattiphale patitthito, aparabhāge anāgāmiphalam sacchākāsi.

So taṁdivasaṁ gharaṁ gantvā sopānamatthake ṭhitāya Dhammadinnāya hatthe pasārite hatthaṁ anālambitvāva pāsādaṁ abhiruhi. Bhuñjamānopi "imaṁ detha, imaṁ harathā"ti na byāhari. Dhammadinnā kaṭacchuṁ gahetvā parivisamānā cintesi "ayaṁ me hatthālambakaṁ dentiyāpi³ hatthaṁ na ālambi, bhuñjamānopi kiñci na katheti, ko nu kho mayhaṁ doso"ti. Atha naṁ bhuttāviṁ "ko nu kho me ayya doso"ti pucchi. Dhammadinne tuyhaṁ doso natthi, ahaṁ pana ajja paṭṭhāya santhavavasena tumhākaṁ santike nisīdituṁ vā ṭhātuṁ vā āharāpetvā khādituṁ vā bhuñjituṁ vā abhabbo. Tvaṁ sace icchasi, imasmiṁ gehe vasa. No ce icchasi, yattakena te dhanena attho, taṁ gaṇhitvā kulagharaṁ gacchāhīti. Ayyaputta evaṁ sante ahaṁ tumhehi chaḍḍitakheļaṁ vamitavamanaṁ sīsena ukkhipitvā na carissāmi, mayhaṁ pabbajjaṁ anujānāthāti. Visākho "sādhu Dhammadinne"ti rañño ārocetvā Dhammadinnaṁ suvaṇṇasivikāya bhikkhuni-upassayaṁ pabbajjatthāya pesesi.

<sup>1.</sup> Thapitakutumbikassa (Ka)

Sā pabbajitvā cintesi "ayam tāva seṭṭhi gharamajjhe ṭhitova dukkhassantam akāsi, pabbajjam laddhakālato paṭṭhāya pana mayāpi dukkhassantam kātum vaṭṭatī"ti ācariyupajjhāyānam santikam gantvā "ayye mayham ākiṇṇaṭṭhāne cittam na ramati, gāmakāvāsam gacchāmī"ti āha. Theriyo tassā mahākulā nikkhamma pabbajitabhāvena cittam vāretum¹ asakkontiyo tam gahetvā gāmakāvāsam agamamsu. Sā atīte madditasankhāratāya² nacirasseva saha paṭisambhidāhi arahattam pāpuṇi. Athassā etadahosi "mayham kiccam matthakam pattam, idha vasitvā kim karissāmi, Rājagahameva gacchāmi, tatra mam nissāya bahu ñātisamgho puññāni karissatī"ti theriyo gahetvā nagarameva paccāgatā.

Visākho tassā āgatabhāvam ñatvā "sīgham āgatā ukkanthitā nu kho bhavissatī"ti sāyanhasamaye tassā santikam gantvā abhivādetvā ekamantam nisinno "ukkanthitabhāvam pucchitum ayuttan"ti pañcakkhandhādivasena pañhe pucchi, Dhammadinnā khaggena uppalanālam chindantī viya pucchitam pucchitam vissajjesi. Upāsako Dhammadinnātheriyā ñāṇassa sūrabhāvam ñatvā attano adhigataṭṭhāne paṭipāṭiyā tīsu maggesu sabbākārena pañhe pucchitvā uggahavasena arahattamaggepi pucchi. Dhammadinnātherīpi upāsakassa yāva anāgāmiphalāva visayabhāvam ñatvā "idāni attano visayam atikkamitvā dhāvatī"ti tam nivattentī "accasarā āvuso Visākha pañhe³, nāsakkhi pañhānam pariyantam gahetum, nibbānogadhañhi āvuso Visākha brahmacariyam nibbānaparāyaṇam nibbānapariyosānam. Ākaṅkhamāno ca tvam āvuso Visākha Bhagavantam upasaṅkamitvā etamattham puccheyyāsi. Yathā ca te Bhagavā byākaroti, tathā nam dhāreyyāsī"ti⁴ āha.

Visākho Satthu santikam gantvā sabbam pucchāvissajjananayam kathesi<sup>5</sup>. Satthā tassa vacanam sutvā "mama dhītāya atītānāgatapaccuppannesu khandhesu taṇhā natthī"ti vatvā Dhammapade imam gāthamāha—

"Yassa pure ca pacchā ca, majjhe ca natthi kiñcanam. Akiñcanam anādānam, tamaham brūmi brāhmanan"ti<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> Kopetum (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Majjitasankhāratāya (Sī)

<sup>3.</sup> Pañhā (Ka)

<sup>4.</sup> Ma 1. 379 pitthe.

<sup>5.</sup> Pucchāvissajjanam nayantam katham kathesi (Ka)

<sup>6.</sup> Khu 1. 74 pitthe Dhammapade.

Tato Dhammadinnāya sādhukāram datvā Visākham upāsakam etadavoca "paṇḍitā Visākha Dhammadinnā bhikkhunī, mahāpaññā Visākha Dhammadinnā bhikkhunī. Mam cepi tvam Visākha etamattham puccheyyāsi, ahampi tam evameva byākareyyam, yathā tam Dhammadinnāya bhikkhuniyā byākatam, eso cevetassa attho, evañca nam dhārehīti. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno paṭipāṭiyā bhikkhuniyo ṭhānantare ṭhapento idameva Cūļavedallam aṭṭhuppattim katvā therim imasmim sāsane dhammakathikānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Nandatherivatthu

240. Chaṭṭhe jhāyīnaṁ yadidaṁ Nandāti jhānābhiratānaṁ Nandā therī aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā aparabhāge Satthu dhammaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuniṁ jhānābhiratānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā tato kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā amhākaṁ Satthu nibbattito puretarameva Mahāpajāpatigotamiyā kucchimhi paṭisandhiṁ gaṇhi, Nandātissā nāmaṁ akaṁsu, Rūpanandātipi vuccati. Sā aparabhāge uttamarūpabhāvena Janapadakalyāṇī nāma jātā.

Sā amhākam Dasabale sabbaññutam patvā anupubbena Kapilavatthum āgantvā Nandañca Rāhulañca pabbājetvā pakkante Suddhodanamahārājassa parinibbutakāle "Mahāpajāpatigotamī ca Rāhulamātā ca nikkhamitvā Satthu santike pabbajitā"ti ñatvā "imāsam pabbajitakālato paṭṭhāya mayham idha kim kamman"ti Mahāpajāpatiyā santikam gantvā pabbaji. Pabbajitadivasato paṭṭhāya "Satthā rūpam garahatī"ti Satthu upaṭṭhānam na gacchati, ovādavāre sampatte aññam pesetvā ovādam āharāpeti. Satthā tassā rūpamadamattabhāvam ñatvā "attano ovādam attanāva āgantvā gaṇhantu, na bhikkhunīhi aññā pesetabbā"ti āha. Tato Rūpanandā aññam maggam apassantī akāmā ovādam agamāsi.

Satthā tassā caritavasena iddhiyā ekam itthirūpam nimminitvā tālavantam gahetvā bījamānam viya akāsi. Rūpanandā tam disvā cintesi "aham akāraneneva pamattā hutvā nāgacchāmi, evarūpāpi itthiyo Satthu

santike vissatthā caranti. Mama rūpam etāsam rūpassa kalam nāgghati soļasim, ajānitvāva ettakam kālam na āgatamhī'ti tameva itthinimittam gaņhitvā olokentī aṭṭhāsi. Satthā tassā pubbahetusampannatāya¹ "aṭṭhīnam nagaram katan"ti² Dhammapade gātham vatvā—

"Caraṁ vā yadi vā tiṭṭhaṁ, nisinno uda vā sayan"ti³—suttaṁ abhāsi. Sā tasmiṁyeva rūpe khayavayaṁ paṭṭhapetvā arahattaṁ pāpuṇi. Imasmiṁ ṭhāne idaṁ vatthu heṭṭhā Khemātheriyā vatthunā sadisamevāti na vitthāritaṁ. Tato paṭṭhāya Rūpanandā jhānābhiratānaṁ antare dhurappattā ahosi. Satthā aparabhāge Jetavane nisinno paṭipāṭiyā bhikkhuniyo ṭhānantare ṭhapento Nandātheriṁ jhāyīnaṁ⁴ aggaṭṭhāne thapesīti.

## Sonātherīvatthu

241. Sattame **āraddhavīriyānan**ti paggahitaparipunnavīriyānam Sonā aggāti dasseti. Ayam kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatīnagare kulagehe patisandhim gahetvā aparabhāge dhammam sunantī Satthāram ekam bhikkhunim āraddhavīriyānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam kulagehe paṭisandhim gahetvā aparabhāge gharāvāse vutthā<sup>5</sup> bahū puttadhītaro labhitvā sabbepi visum visum gharāvāse patitthāpesi. Te tato patthāya "ayam amhākam kim karissatī"ti tam attano santikam āgatam "mātā"ti saññampi na karimsu. Bahuputtikasonā tesam attani agāravabhāvam ñatvā "gharāvāsena kim karissāmī"ti nikkhamitvā pabbaji. Atha nam bhikkhuniyo "ayam vattam<sup>6</sup> na jānāti, ayuttam karotī"ti daņḍakammam karonti. Puttadhītaro tam dandakammam āharantim disvā "ayam yāvajjadivasā sikkhāmattampi<sup>7</sup> na jānātī"ti ditthaditthatthāne uppandesum<sup>8</sup>. Sā tesam vacanam sutvā uppannasamvegā "attano gativisodhanam kātum vattatī"ti nisinnaţthānepi

- 1. Pubbahetusampannāya (Sī)
- 3. Khu 1. 307 pitthe Suttanipāte.
- 5. Patițihitā (Sī)
- 7. Sikkhāpadamattampi (Sī)

- 2. Khu 1. 36 pitthe Dhammapade.
- 4. Jhāyinīnam (Sī)
- 6. Mattam (Sī)
- 8. Ujjhāyanti (Sī), uppandenti (Syā)

thitaṭṭhānepi dvattimsākāram sajjhāyati. Sā<sup>1</sup> yatheva pubbe Bahuputtikasoṇattherīti paññāyittha, evam pacchā Āraddhavīriyasoṇattherīti pākaṭā jātā.

Athekadivasam bhikkhuniyo vihāram gacchantiyo "bhikkhunisamghassa udakam tāpeyyāsi Soņe"ti vatvā agamamsu. Sāpi udakatāpanato puretarameva aggisālāya cankamitvā cankamitvā dvattimsākāram sajjhāyantī vipassanam vaḍḍhesi. Satthā Gandhakuṭiyam nisinnova imam obhāsagātham abhāsi—

"Yo ca vassasatam jīve, apassam dhammamuttamam. Ekāham jīvitam seyyo, passato dhammamuttaman"ti².

Sā gāthāpariyosāne arahatam patvā cintesi "aham arahattam pattā, āgantukajano ca anupadhāretvāva mayi avaññāva<sup>3</sup> kiñci vatvā bahum apuññampi pasaveyya, tasmā<sup>4</sup> samlakkhanakāranam kātum vattatī"ti. Sā udakabhājanam uddhanam āropetvā hetthā aggim na akāsi. Bhikkhuniyo āgantvā uddhanam olokentiyo aggim adisvā "imam mahallikam 'bhikkhunisamghassa udakam tāpehī'ti avocumha, ajjāpi uddhane aggimpi na karotī"ti āhamsu. Ayye kim tumhākam agginā, unhodakena nhāyitukāmā bhājanato udakam gahetvā nāyathāti. Tāpi "bhavissati ettha kāranan"ti gantvā udake hattham otāretvā unhabhāvam natvā ekakutam āharitvā udakam ganhanti, gahitagahitatthānam paripūrati. Tadā sabbāva tassā arahatte thitabhavam ñatva daharatara<sup>5</sup> tava pañcapatitthitena padesu patitva "mayam ayye ettakam kālam tumhe anupadhāretvā vihethetvā vihethetvā6 kathayimha, khamatha no"ti khamapesum. Vuddhatarapi ukkutikam nisīditvā "khama ayye"ti khamāpesum. Tato patthāya "mahallakakāle pabbajitvāpi āraddhavīriyabhāvena nacirasseva aggaphale patitthitā"ti theriyā guņo pākato ahosi. Aparabhāge Satthā Jetavane nisīditvā bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento Soṇattherim āraddhavīriyānam aggatthane thapesīti.

- 1. Sajjhāyantī (Syā)
- 3. Avamaññāya (Syā, Ka)
- 5. Daharadaharā (Ka)

- 2. Khu 1. 30 pitthe Dhammapade.
- 4. Tassa (Sī)
- 6. Hethetvā vihethetvā (Sī), vihethetvā (Syā)

#### Bakulātherīvatthu

242. Aṭṭhame dibbacakkhukānaṁ yadidaṁ Bakulāti¹ dibbacakkhukānaṁ Bakulā therī aggāti dasseti. Ayaṁ kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbattitvā Satthu dhammakathaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ bhikkhuniṁ dibbacakkhukānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā kappasatasahassaṁ devesu ca manussesu ca saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Sāvatthiyaṁ kulagehe nibbattitvā aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ sutvā paṭiladdhasaddhā pabbajitvā nacirasseva arahattaṁ pāpuṇi. Sā tato paṭṭhāya dibbacakkhumhi ciṇṇavasī ahosi. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento imaṁ theriṁ dibbacakkhukānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## Kundalakesātherīvatthu

243. Navame **khippābhiññānan**ti khippābhiññānam bhikkhunīnam Bhaddā Kuṇḍalakesā aggāti dasseti. Ayampi hi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattā Satthu dhammakatham sutvā Satthāram ekam bhikkhunim khippābhiññānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā Kassapabuddhakāle Kikissa Kāsirañño gehe sattannam bhaginīnam abbhantarā hutvā vīsati vassasahassāni dasa sīlāni samādāya komārikabrahmacariyam carantī samghassa vasanapariveṇam kāretvā ekam Buddhantaram devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare seṭṭhikule paṭisandhim gaṇhi, Bhaddātissā nāmam akamsu.

Tamdivasamyeva ca tasmim nagare purohitaputto jāto. Tassa jātavelāya rājanivesanam ādim katvā sakalanagare āvudhāni pajjalimsu. Purohito pātova rājakulam gantvā rājānam sukhaseyyam pucchi. Rājā "kuto me ācariya sukhaseyyā, ajja sabbarattim rājanivesane āvudhāni pajjalitāni disvā bhayappattā ahumhā"ti āha. Mahārāja tappaccayā mā cintayittha, na tumhākamyeva gehe āvudhāni pajjalimsu, sakalanagare evam ahosīti. Kim kāraṇā ācariyā ti

amhākaṁ gehe coranakkhattena dārako jāto, so sakalanagarassa sattu hutvā uppanno, tassetaṁ pubbanimittaṁ. Tumhākaṁ upaddavo natthi, sace pana icchatha, hārema¹ nanti. Amhākaṁ pīļāya asatiyā hāraṇakammaṁ² natthīti. Purohito "mama putto attano nāmaṁ gahetvāva āgato"ti Sattukotevassa nāmaṁ akāsi. Seṭṭhigehepi Bhaddā vaḍḍhati, purohitagehepi Sattuko vaḍḍhati. So attano ādhāvanavidhāvanena kīļituṁ samatthakālato paṭṭhāya attano vicaraṇaṭṭhāne yaṁ yaṁ passati, taṁ taṁ sabbaṁ āharitvā mātāpitūnaṁ gehaṁ pūreti. Pitā naṁ kāraṇasahassampi vatvā vāretuṁ nāsakkhi.

Aparabhāge panassa vayappattassa sabbākārenāpi vāretum asakkuneyyabhāvam ñatvā dve nīlasātake datvā sandhicchedanaupakaranañca singhātakayantañca hatthe datvā "tvam imināva kammena jīvāhī"ti nam vissajjesi. So tamdivasato patthāya singhātakayantam khipitvā kulānam pāsāde āruyha sandhim chinditvā parakulesu nikkhittabhandam attanā thapitam viya gahetvā gacchati. Sakalanagare tena aviluttageham nāma nāhosi. Ekadivasam rājā rathena nagare vicaranto sārathim pucchi "kim nu kho imasmim nagare tasmim tasmim ghare chiddameva paññayatī"ti. Deva imasmim nagare Sattuko nāma coro bhittim chinditvā kulānam santakam haratīti. Rājā nagaraguttikam pakkosāpetvā "imasmim kira nagare evarūpo nāma coro atthi, kasmā nam na ganhasī"ti āha. Mayam deva tam coram sahoddham passitum na sakkomāti. Sace ajja nam coram ganhasi, jīvasi. Sace na ganhasi, rājānam te<sup>4</sup> karissāmīti. Evam devāti nagaraguttiko sakalanagare manusse cāretvā<sup>5</sup> tam bhittim chinditvā parabhandam avaharantam sahoddhameva gahetvā rañño dassesi. Rājā "imam coram dakkhinadvārena nīharitvā ghātethā"ti āha. Nagaraguttiko rañño patissunitvā tam coram catukke catukke pahārasahassena tālento gāhāpetvā dakkhinadvāram gacchati.

<sup>1.</sup> Hāretha (Syā), mārema (Ka)

<sup>2.</sup> Hārakammam (Syā), māritakammam (Ka)

<sup>3.</sup> Sahodham (Syā)

<sup>4.</sup> Rājadande (Ka)

<sup>5.</sup> Ānāpetvā (Syā), codetvā (Ka)

Tasmim samaye ayam Bhaddā nāma setthidhītā mahājanassa kolāhalasaddena<sup>1</sup> sīhapañjaram ugghātetvā olokentī tam Sattukam coram tathā nīyamānam disvā ubhohi hatthehi hadayam sandhārentī gantvā sirisayane adhomukhā nipajji. Sā ca tassa kulassa ekadhītā, tenassā ñātakā appamattakampi mukhavikāram sahitum na sakkonti. Atha nam mātā sayane nipannam disvā "kim karosi ammā"ti pucchi<sup>2</sup>. Etam vajjham katvā nīyamānam coram addasa ammāti. Āma ammāti<sup>3</sup>. Etam labhamānā jīvissāmi, alabhamānāya me maranamevāti. Te tam nānappakārenapi<sup>4</sup> saññāpetum asakkontā "maranā jīvitam seyyo"ti sallakkhesum. Athassā pitā nagaraguttikassa santikam gantvā sahassam lanjam datvā "mayham dhītā core patibaddhacittā, yena kenaci upāyena imam muñcā"ti āha. So "sādhū"ti setthissa patissunitvā coram gahetvā yāva sūriyassa atthangamanā ito cito ca papañcāpetvā sūriye atthaṅgate cārakato<sup>5</sup> ekaṁ manussaṁ nīharāpetvā Sattukassa bandhanam mocetvā Sattukam setthigeham pesetvā tena bandhanena itaram bandhitvā dakkhinadvārena nīharitvā ghātesi. Setthidāsāpi Sattukam gahetvā setthino nivesanam āgamamsu. Tam disvā setthi "dhītu manam pūressāmī"ti Sattukam gandhodakena nhāpetvā sabbālankārapatimanditam kāretvā pāsādam pesesi. Bhaddāpi "paripunno me sankappo"ti anekālankārena alankaritvā tam paricarati.

Sattuko katipāham vītināmetvā cintesi "imissā pasādhanabhaṇḍakam mayham bhavissati, kenaci upāyena imam ābharaṇam gahetum vaṭṭatī"ti samīpe sukhena nisinnakāle Bhaddam āha "mayham ekam vacanam vattabbam atthī"ti. Seṭṭhidhītā sahassalābham labhitvā viya tuṭṭhamānasā "vissattham vadehi ayyā"ti āha. Tvam cintesi "mam nissāya iminā jīvitam laddhan"ti, aham pana gahitamattova corapapātapabbate adhivatthāya devatāya "sacāham jīvitam labhissāmi, balikammam te dassāmī"ti āyācim. Tam nissāya mayā jīvitam

- 1. Kalakalasaddena (Sī)
- 3. Addasathāti. Āma amma addasāmāti (Sī)
- 5. Corabhāvam katvā (Syā), corabhāgam (Ka)
- 2. Pucchimsu (Sī)
- 4. Anekapariyāyenapi (Sī)

laddham, sīgham balikammam sajjāpehīti. Bhaddā "aham tassa manam pūressāmī"ti balikammam sajjāpetvā sabbam pasādhanam pasādhetvā ekayāne āruyha sāmikena saddhim corapapātapabbatam gantvā "pabbatadevatāya balikammam karissāmī"ti abhiruhitum āraddhā. Sattuko cintesi "sabbesu abhiruhantesu mama imissā ābharaṇam gahetum na okāso bhavissatī"ti tameva balibhājanam gāhāpetvā pabbatam abhiruhi.

So Bhaddāya saddhim kathento piyakatham na katheti. Sā ingiteneva tassa adhippāyam aññāsi. Atha nam so āha "bhadde tava uttarisāṭakam omuñcitvā kāyāruļham te pasādhanam ettha bhaṇḍikam karohī"ti. Sāmi mayham ko aparādhoti. Kim panāham bāle balikammattham āgatoti saññam karosi. Ahañhi imissā devatāya yakanam ubbaṭṭetvā dadeyyam¹, balikammāpadesena pana tava ābharaṇam gaṇhitukāmo hutvā āgatomhīti. Kassa pana ayya pasādhanam, kassa ahanti. Mayam evarūpam na jānāma, aññam tava santakam, aññam mama santakanti. Sādhu ayya, ekam pana me adhippāyam pūretha, alaṅkataniyāmeneva me purato ca pacchato ca āliṅgitum dethāti. So "sādhū"ti sampaṭicchi. Sā tena sampaṭicchitabhāvam ñatvā purato āliṅgitvā pacchato āliṅgantī viya hutvā pabbatapapāte pātesi. So patanto ākāseyeva cuṇṇavicuṇṇo ahosi. Tāya katam vicitrabhāvam disvā pabbate adhivatthā devatā guṇakittanavasena imā gāthā āha—

"Na so sabbesu ṭhānesu, puriso hoti paṇḍito. Itthīpi panditā hoti, tattha tattha vicakkhanā.

Na so sabbesu ṭhānesu, puriso hoti paṇḍito. Itthīpi paṇḍitā hoti, muhuttamapi cintaye"ti².

Tato Bhaddā cintesi "na sakkā mayā iminā niyāmena puna geham gantum, itova gantvā ekam pabbajjam pabbajissāmī"ti Niganṭhārāmam gantvā Niganṭhe pabbajjam yāci. Atha nam te āhamsu "kena niyāmena pabbajjā hotū"ti. Yam tumhākam pabbajjāya uttamam, tadeva karothāti. Te "sādhū"ti tassā tālaṭṭhinā kese luncitvā pabbājesum. Kesā

puna vaḍḍhantā rāsirāsivasena kuṇḍalāvattā hutvā vaḍḍhiṁsu. Sā teneva kāraṇena Kuṇḍalakesā nāma jātā. Sā attano pabbajitaṭṭhāne sabbasippaṁ uggaṇhitvā "etesaṁ ito uttari viseso natthī"ti ñatvā gāmanigamarājadhāniyo vicarantī yattha yattha paṇḍitā atthi, tattha tattha gantvā tesaṁ jānanasippaṁ sabbameva uggaṇhāti. Athassā bahūsu ṭhānesu sikkhitabhāvena paṭivādaṁ dātuṁ samatthā na honti. Sā attanā saddhiṁ kathetuṁ samatthaṁ adisvā yaṁ gāmaṁ vā nigamaṁ vā pavisati, tassa dvāre vālukārāsiṁ katvā tattha jambusākhaṁ ṭhapeti. "yo mama vādaṁ āropetuṁ sakkoti, so imaṁ sākhaṁ maddatū"ti samīpe ṭhitānaṁ dārakānaṁ saññaṁ deti. Taṁ sattāhampi maddantā na honti. Atha naṁ gahetvā pakkamati.

Tasmim samaye amhākam Bhagavā loke nibbattitvā Sāvatthim upanissāya Jetavane viharati. Kundalakesāpi kho anupubbena Sāvatthim patvā antonagaram pavisamānā porānakaniyāmeneva vālukārāsimhi sākham thapetvā dārakānam saññam datvā pāvisi. Tasmim samaye Dhammasenāpati bhikkhusamghe pavitthe ekakova nagaram pavisanto vālukāthūpe jambusākham disvā "kasmā ayam thapitā"ti pucchi. Dārakā tam kāranam aparihāpetvā kathesum. Evam sante imam gahetvā maddatha dārakāti. Tesu therassa vacanam sutvā ekacce madditum na visahimsu, ekacce tamkhaneyeva madditvā cunnavicunnam akamsu. Kundalakesā bhattakiccam katvā nikkhamantī tam sākham madditam disvā "kassetam kamman"ti pucchi. Athassa Dhammasenapatina karapitabhavam kathayimsu. Sa "attano thāmam ajānanto imam sākham maddāpetum no visahissati, addhā mahanto eso bhavissati. Ahampi pana khuddikā bhavantī na sobhissāmi, antogāmameva pavisitvā parisāya sañnam dātum vattatī"ti cintetvā tathā akāsi. Asītikulasahassanivāse nagare sabhāgasabhāgavasena sabbeva sañjānimsūti veditabbam.

Theropi bhattakiccam katvā aññatarasmim rukkhamūle nisīdi. Athāyam Kuṇḍalakesā mahājanaparivutā therassa santikam gantvā paṭisanthāram katvā ekamantam ṭhatvā "bhante tumhehi sākhā maddāpitā"ti pucchi. Āma mayā maddāpitāti. Evam sante tumhehi saddhim amhākam vādo hotu

bhanteti. Hotu Bhaddeti. Kassa pucchā hotu<sup>1</sup> kassa vissajjananti. Pucchā nāma amhākam pattā, tvam pana tuyham jānanakam pucchāti. Sā therena dinna-anumatiyā sabbameva attano jānanakam vādam pucchi, thero sabbam vissajjesi. Sā sabbam pucchitvā tuṇhī ahosi. Atha nam thero āha "tayā bahu pucchitam, mayampi ekam pañham pucchāmā"ti. Pucchatha bhanteti. Ekam nāma kinti. Kuṇḍalakesā "na jānāmi bhante"ti āha. Tvam ettakampi na jānāsi, aññam kim jānissasīti. Sā therassa pādesu patitvā "tumhākam saraṇam gacchāmi bhante"ti āha. Mama saraṇagamanakammam natthi, sadevake loke aggapuggalo dhuravihāre vasati, tam saraṇam gacchāhīti. Sā "evam karissāmi bhante"ti sāyanhasamaye Satthu dhammadesanāvelāya Satthu santikam gantvā pañcapatiṭṭhitena vanditvā ekamantam aṭṭhāsi. Satthā tassā madditasankhārāya cariyāvasena Dhammapade imam gāthamāha—

"Sahassamapi ce gāthā, anatthapadasamhitā. Ekam gāthāpadam seyyo, yam sutvā upasammatī"ti<sup>2</sup>.

Sā gāthāpariyosāne yathāṭhitāva saha paṭisambhidāhi arahattaṁ patvā pabbajjaṁ yāci, Satthā tassā pabbajjaṁ sampaṭicchi. Sā bhikkhunupassayaṁ gantvā pabbaji. Aparabhāge catuparisamajjhe kathā udapādi "mahantā vatāyaṁ Bhaddā Kuṇḍalakesā, yā catuppadikagāthāvasāne arahattaṁ pattā"ti. Satthā taṁ kāraṇaṁ aṭṭhuppattiṁ katvā theriṁ khippābhiññānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Bhaddakapilanītherīvatthu

244. Dasame **pubbenivāsan**ti pubbe nivutthakkhandhasantānam anussarantīnam Bhaddā Kāpilānī aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattitvā Satthu dhammadesanam suṇantī Satthāram ekam bhikkhunim pubbenivāsam anussarantīnam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā anuppanne Buddhe Bārāṇasiyam kulagehe paṭisandhim gaṇhitvā attano sāmibhaginiyā<sup>3</sup> saddhim kalaham karontī tāya Paccekabuddhassa

piṇḍapāte dinne "ayaṁ imassa piṇḍapātaṁ datvā attano vasaṁ vattetī"ti Paccekabuddhassa hatthato pattaṁ gaṇhitvā bhattaṁ chaḍḍetvā kalalassa pūretvā adāsi. Mahājano "bālā ayan"ti garahitvā "yāya te saddhiṁ kalaho kato, tassā kiñci na karosi, Paccekabuddho te kiṁ aparajjhatī"ti āha. Sā tesaṁ vacanena lajjāyamānā puna pattaṁ gahetvā kalalaṁ hāretvā dhovitvā gandhacuṇṇena ubbaṭṭetvā catumadhurassa pūretvā upari āsittena padumagabbhavaṇṇena sappinā vijjotamānaṁ Paccekabuddhassa hatthe ṭhapetvā "yathā ayaṁ piṇḍapāto obhāsajāto, evaṁ obhāsajātaṁ me sarīraṁ hotū"ti patthanaṁ paṭṭhapesīti sabbaṁ Mahākassapattherassa vatthumhi vuttanayeneva veditabbaṁ.

Mahākassapatthero pana dakkhiṇamaggaṁ gahetvā Dasabalassa santikaṁ Bahuputtakanigrodhamūlaṁ gato, ayaṁ Bhaddā Kāpilānī vāmamaggaṁ gaṇhitvā mātugāmassa pabbajjāya ananuññātabhāvena paribbājikārāmaṁ agamāsi. Yadā pana Mahāpajāpatigotamī pabbajjañca upasampadañca labhi, tadā sā therī theriyā santike pabbajjañca upasampadañca labhitvā aparabhāge vipassanāya kammaṁ karontī arahattaṁ patvā pubbenivāsañāṇe ciṇṇavasī ahosi. Atha Satthā Jetavane nisīditvā bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantaresu ṭhapento imaṁ theriṁ pubbenivāsaṁ anussarantīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Bhaddakaccanatherivatthu

245. Ekādasame mahābhiññāppattānanti mahatiyo abhiññāyo pattānaṁ Bhaddā Kaccānā nāma aggāti dasseti. Ekassa hi Buddhassa cattārova janā mahābhiññā honti, na avasesasāvakā. Avasesasāvakā hi kappasatasahassameva anussarituṁ sakkonti, na tato paraṁ. Mahābhiññāppattā pana kappasatasahassādhikaṁ asaṅkhyeyyaṁ anussaranti. Amhākampi Satthu sāsane dve aggasāvakā Bākulatthero Bhaddā Kaccānāti ime cattāro ettakaṁ anussarituṁ sakkhiṁsu. Tasmā ayaṁ therī mahābhiññāppattānaṁ aggā nāma jātā. Bhaddā Kaccānāti tassā nāmaṁ. Bhaddakañcanassa hi uttamasuvaṇṇassa viya

tassā sarīravaṇṇo ahosi, sā tasmā Bhaddakañcanāti nāmaṁ labhi, sā pacchā Kaccānātveva saṅkhaṁ gatā<sup>1</sup>. Rāhulamātāyetaṁ adhivacanaṁ.

Sā hi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe paṭisandhim gahetvā aparabhāge Satthu dhammakatham suṇantī Satthāram ekam bhikkhunim mahābhiññāppattānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Suppabuddhasakkassa gehe paṭisandhim gaṇhi, Bhaddā Kaccānātissā nāmam akamsu.

Sā vayappattā bodhisattassa geham agamāsi. Sā aparabhāge Rāhulakumāram nāma puttam vijāyi. Tassa jātadivaseva bodhisatto nikkhamitvā Bodhimaņde sabbaññutam patvā lokānuggaham karonto anupubbena Kapilavatthum āgamma ñātīnam saṅgaham akāsi. Aparabhāge parinibbute Suddhodanamahārāje Mahāpajāpatigotamī pañcahi mātugāmasatehi saddhim Satthu santike pabbaji. Rāhulamātāpi Janapadakalyāṇīpi theriyā santikam gantvā pabbaji. Sā pabbajitakālato paṭṭhāya Bhaddakaccānattherītveva pākaṭā ahosi. Sā aparabhāge vipassanam vaḍḍhetvā arahattam patvā abhiññāsu ciṇṇavasī ahosi, ekapallaṅkena nisinnā ekāvajjanena kappasatasahassādhikam asaṅkhyeyyam anussarati. Tassā tasmim guṇe pākaṭe jāte Satthā Jetavane nisinno bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento imam therim mahābhiññāppattānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Kisāgotamītherīvatthu

246. Dvādasame **lūkhacīvaradharānan**ti tīhi lūkhehi samannāgatam pamsukūlam dhārentīnam Kisāgotamī aggāti dasseti. Gotamīti tassā nāmam, thokam kisadhātukattā<sup>2</sup> pana **Kisāgotamī**ti vuccati. Ayampi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattitvā Satthu dhammadesanam suṇantī Satthāram ekam bhikkhunim lūkhacīvaradharānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam

devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam duggatakule nibbattitvā vayappattakāle ekam kulam agamāsi, tattha nam "duggatakulassa dhītā"ti paribhavimsu.

Sā aparabhāge puttam vijāyi, athassā sammānamakamsu. So panassā dārako ādhāvitvā paridhāvitvā kīļanavaye ṭhito kālamakāsi, tassā soko udapādi. Sā "aham imasmimyeva gehe hatalābhasakkārā hutvā puttassa jātakālato paṭṭhāya sakkāram pāpuṇim, ime mayham puttam bahi chaḍḍetumpi vāyameyyun"ti¹ puttam aṅkenādāya "puttassa me bhesajjam dethā"ti gehadvārapaṭipāṭiyā vicarati. Diṭṭhadiṭṭhaṭṭhāne manussā "kattha te matakassa bhesajjam diṭṭhapubban"ti pāṇim paharitvā parihāsam karonti. Sā tesam kathāya neva saññattim² gacchati. Atha nam eko paṇḍitapuriso disvā "ayam puttasokena cittavikkhepam pattā bhavissati, etissā pana bhesajjam na añño jānissati, Dasabalova jānissatī"ti cintetvā evamāha "amma tava puttassa bhesajjam añño jānanto nāma natthi, sadevake pana loke aggapuggalo Dasabalo dhuravihāre vasati, tassa santikam gantvā pucchāhī"ti. Sā "saccam puriso kathetī"ti puttamādāya Tathāgatassa Buddhāsane nisinnavelāya parisapariyante ṭhatvā "puttassa me bhesajjam detha Bhagavā"ti āha.

Satthā tassā upanissayam disvā "Bhaddakam te Gotami katam bhesajjatthāya idhāgacchantiyā, gaccha nagaram pavisitvā koṭito paṭṭhāya sakalanagaram caritvā yasmim gehe koci matapubbo natthi, tato siddhatthakam āharā"ti āha. Sā "sādhu bhante"ti tuṭṭhamānasā antonagaram pavisitvā paṭhamageheyeva "Dasabalo mama puttassa bhesajjatthāya siddhatthakam āharāpeti, siddhatthakam me dethā"ti āha. "handa Gotamī"ti nīharitvā adamsu. "aham³ evam gahetum na sakkomi⁴, imasmim gehe koci matapubbo nāma natthīti. Kim vadesi Gotami, ko idha matake gaṇetum sakkotīti. "tena hi alam nāham gaṇhissāmi, Dasabalo mam yattha matapubbo natthi, tato nam gaṇhāpetī"ti āha. Sā imināva niyāmena

tatiyagharam gantvā cintesi "sakalanagare ayameva niyāmo bhavissati, idam hitānukampakena Buddhena diṭṭham bhavissatī"ti samvegam labhitvā tatova bahi nikkhamitvā āmakasusānam gantvā<sup>1</sup> puttam hatthena gahetvā "puttaka aham imam maraṇam taveva uppannanti cintesim, na panetam taveva, mahājanasādhāraṇo esa dhammo"ti vatvā puttam āmakasusāne chaḍḍetvā imam gāthamāha—

"Na gāmadhammo no nigamassa dhammo, Na cāpiyam ekakulassa dhammo. Sabbassa lokassa sadevakassa, Eseva dhammo yadidam aniccatā"ti<sup>2</sup>.

Evañca pana vatvā Satthu santikam agamāsi. Atha nam Satthā "laddho te Gotami siddhatthako" ti āha. Niṭṭhitam³ bhante siddhatthakena kammam, patiṭṭham pana me⁴ dethāti āha. Athassā Satthā Dhammapade imam gāthamāha—

"Tam puttapasusammattam, byāsattamanasam naram. Suttam gāmam mahoghova, maccu ādāya gacchatī"ti<sup>5</sup>.

Sā gāthāpariyosāne yathāṭhitāva sotāpattiphale patiṭṭhāya pabbajjaṁ yāci, Satthā pabbajjaṁ anujāni. Sā tikkhattuṁ Satthāraṁ padakkhiṇaṁ katvā vanditvā bhikkhuni-upassayaṁ gantvā pabbajjañca upasampadañca labhitvā nacirasseva yonisomanasikāre kammaṁ karontī vipassanaṁ vaḍḍhesi. Athassā Satthā imaṁ obhāsagāthamāha—

"Yo ca vassasatam jīve, apassam amatam padam. Ekāham jīvitam seyyo, passato amatam padan"ti<sup>6</sup>.

Sā gāthāpariyosāne arahattam patvā parikkhāravalañje paramukkaṭṭhā hutvā tīhi lūkhehi samannāgatam cīvaram pārupitvā vicari. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno bhikkhuniyo paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento imam therim lūkhacīvaradharānam aggatthāne thapesīti.

- 1. Netvā (Sī)
- 3. Natthi (Syā, Ka)
- 5. Khu 1. 54 piṭṭhe Dhammapade.
- 2. Khu 4. 246 pitthe Therī-apadāne.
- 4. Tumhe (Ka)
- 6. Khu 1. 30 pitthe Dhammapade.

## Singālakamātātherīvatthu

247. Terasame **saddhādhimuttānan**ti saddhālakkhane abhinivitthānam Siṅgālakamātā<sup>1</sup> aggāti dasseti. Ayaṁ kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulaghare nibbattā Satthu dhammakatham sunantī Satthāram ekam bhikkhunim saddhādhimuttānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare setthikule nibbattā samānajātikam kulam gantvā ekam puttam vijāyi, tassa Singālakakumāroti nāmam akamsu. Sāpi teneva kāranena Singālakamātā nāma jātā. Sā ekadivasam Satthu dhammakatham sutvā patiladdhasaddhā Satthu santikam gantvā pabbaji. Pabbajitakālato patthāya saddhindriyam adhimattam patilabhi. Sā dhammassavanatthāya vihāram gantvā Dasabalassa sarīrasampattim<sup>2</sup> olokayamānāva titthati. Satthā tassā saddhālakkhane abhinivitthabhāvam ñatvā sappāyam katvā pasādanīyameva dhammam desesi. Sāpi therī saddhālakkhanameva dhuram katvā arahattam pāpuni. Atha nam Satthā aparabhāge Jetavane nisīditvā bhikkhuniyo patipātiyā thānantare thapento imam therim saddhādhimuttānam aggatthāne thapesīti.

Terasasuttapatimanditāya theripāliyā vannanā nitthitā.

# 14. Etadaggavagga 6. Chatthavagga

# Tapussa-bhallikavatthu

248. Upāsakapāļiyā<sup>3</sup> paṭhame **paṭhamaṁ saraṇaṁ gacchantānan**ti sabbapaṭhamaṁ saraṇaṁ gacchantānaṁ Tapusso<sup>4</sup> ca Bhalliko cāti ime dve vāṇijā aggāti dasseti. Ime kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe paṭisandhiṁ gahetvā aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ suṇantā Satthāraṁ dve upāsake paṭhamaṁ saraṇaṁ gacchantānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthayiṁsu. Te kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā

<sup>1.</sup> Sigālakamātā (Sī)

<sup>3.</sup> Upāsakapāļiyam (Sī), upāsakapāļivaņņanāya (Ka)

<sup>2.</sup> Sarīranipphattim (Sī)

<sup>4.</sup> Tapasso (Sī)

amhākam bodhisattassa sabbañnutannāṇapattito puretarameva Asitanjananagare kuṭumbiyagehe nibbattimsu. Jeṭṭhabhātiko Tapusso nāma ahosi, kanittho Bhalliko nāma.

Te aparena samayena gharāvāsam vasantā kālena kālam pañca sakaṭasatāni yojāpetvā vāṇijakammam¹ karontā caranti. Tasmim samaye amhākam bodhisatto sabbaññutam patvā sattasattāham Bodhimaṇḍe viharitvā aṭṭhame sattāhe Rājāyatanamūle nisīdi. Tasmim samaye te vāṇijā pañcamattehi sakaṭasatehi tam ṭhānam anuppattā ahesum. Tesam anantare attabhāve mātā tasmim padese devatā hutvā nibbatti. Sā cintesi "idāni Buddhānam āhāro laddhum vaṭṭati. Na hi sakkā ito param nirāhārehi² yāpetum. Ime ca me puttā iminā maggena gacchanti, tehi ajja Buddhānam piṇḍapātam dāpetum³ vaṭṭatī"ti pañcasu sakaṭasatesu yuttagoṇānam gamanupacchedam akāsi. Te "kim nāmetan"ti nānāvidhāni nimittāni olokenti. Atha tesam kilamanabhāvam ñatvā ekassa purisassa sarīre adhimuccitvā "kimkāraṇā kilamatha, tumhākam añño yakkhāvaṭṭo vā bhūtāvaṭṭo vā nāgāvaṭṭo vā natthi, aham pana vo atītattabhāve⁴ mātā imasmim ṭhāne bhummadevatā hutvā nibbattā. Esa Dasabalo Rājāyatanamūle nisinno, tassa paṭhamam piṇḍapātam dethā"ti.

Te tassā kathaṁ sutvā tuṭṭhamānasā hutvā manthañca madhupiṇḍikañca suvaṇṇathālakena ādāya Satthu santikaṁ gantvā "imaṁ bhojanaṁ paṭiggaṇhatha bhante"ti āhaṁsu. Satthā atītabuddhānaṁ āciṇṇaṁ olokesi, athassa cattāro mahārājāno selamaye patte upanāmesuṁ. Satthā "tesaṁ mahapphalaṁ hotū"ti cattāropi patte "ekova patto hotū"ti adhiṭṭhāsi. Tasmiṁ khaṇe te vāṇijā Tathāgatassa patte manthañca madhupiṇḍikañca patiṭṭhapetvā paribhuttakāle udakaṁ datvā bhattakiccapariyosāne Satthāraṁ abhivādetvā ekamantaṁ nisīdiṁsu. Atha nesaṁ Satthā dhammaṁ desesi, desanāpariyosāne dvepi janā dvevācike saraṇe patiṭṭhāya Satthāraṁ abhivādetvā attano nagaraṁ

<sup>1.</sup> Vaņijjakammam (Sī)

<sup>3.</sup> Dātum (Syā)

<sup>2.</sup> Nirāhārena (Ka)

<sup>4.</sup> Pañcame attabhāve (Syā, Ka)

gantukāmā "bhante amhākam Paricaraṇacetiyam dethā"ti vadimsu. Satthā dakkhiṇena hatthena sīsam parāmasitvā dvinnampi janānam aṭṭha kesadhātuyo¹ adāsi. Te ubhopi janā kesadhātuyo suvaṇṇasamuggesu ṭhapetvā attano nagaram netvā Asitañjananagaradvāre jīvakesadhātuyā cetiyam patiṭṭhāpesum. Uposathadivase cetiyato nīlarasmiyo niggacchanti. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Satthā pana aparabhāge Jetavane nisīditvā upāsake paṭipāṭiyā ṭhānantaresu ṭhapento ime dve jane paṭhamam saraṇam gacchantānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## Anāthapindikasetthivatthu

249. Dutiye dāyakānanti dānābhiratānam Sudatto gahapati Anāthapiṇḍiko aggoti dasseti. So kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbatto Satthu dhammakatham suṇanto Satthāram ekam upāsakam dāyakānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. So kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam Sumanaseṭṭhissa gehe nibbatti, Sudattotissa nāmam akamsu.

So aparabhāge gharāvāse patiṭṭhito dāyako dānapati hutvā teneva guṇena patthaṭanāmadheyyo Anāthapiṇḍiko nāma ahosi. So pañcahi sakaṭasatehi bhaṇḍaṁ ādāya Rājagahe attano piyasahāyakassa seṭṭhino gehaṁ gantvā tattha Buddhassa Bhagavato uppannabhāvaṁ sutvā balavapaccūsakāle devatānubhāvena vivaṭena dvārena Satthāraṁ upasaṅkamitvā dhammaṁ sutvā sotāpattiphale patiṭṭhāya dutiyadivase ca Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā Sāvatthiṁ āgamanatthāya Satthu paṭiññaṁ gahetvā antarāmagge pañcacattālīsayojanamagge satasahassaṁ satasahassaṁ datvā yojanikavihāre kāretvā Jetavanaṁ koṭisanthārena santharitvā aṭṭhārasahi koṭīhi kiṇitvā aṭṭhārasahi koṭīhi vihāraṁ kāretvā vihāre niṭṭhite catunnaṁ parisānaṁ purebhattapacchābhattesu yadicchakaṁ dānaṁ dadanto aṭṭhārasahi koṭīhi vihāramahaṁ niṭṭhāpesi. Vihāramaho navahi māsehi niṭṭhānaṁ

agamāsi, "pañcahī"ti apare. Temāse pana sabbācariyānam vivādo natthi.

Evam catupaṇṇāsakoṭidhanam vissajjetvā niccakālam gehe evarūpam dānam pavattesi. Devasikam pañca salākabhattasatāni honti, pañca pakkhikabhattasatāni, pañca salākayāgusatāni, pañca pakkhikayāgusatāni, pañca dhurabhattasatāni², pañca āgantukabhattasatāni, pañca gamikabhattasatāni, pañca gilānabhattasatāni, pañca gilānupaṭṭhākabhattasatāni, pañca āsanasatāni gehe niccapaññattāneva hontīti. Atha nam aparabhāge Satthā Jetavane nisinno upāsake paṭipāṭiyā ṭhānantaresu ṭhapento dāyakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

## Cittagahapativatthu

250. Tatiye dhammakathikānanti dhammakathikānam upāsakānam Citto gahapati aggoti dasseti. So kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbatto aparabhage dhammakatham sunanto Sattharam ekam upāsakam dhammakathikānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. So kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā Kassapabuddhakāle Migaluddakagehe nibbatto aparabhāge araññe kammam kātum samatthakāle ekadivasam deve vassante migamāraņatthāya sattim<sup>3</sup> ādāya arañnam gantvā migarūpāni olokento ekasmim akatapabbhāre sasīsam pamsukūlam pārupitvā pāsānaphalake nisinnam ekam bhikkhum disvā "eko ayyo samanadhammam karonto nisinno bhavissatī''ti saññam uppādetvā vegena gharam gantvā ekasmim uddhane hiyyo ābhatamamsam, ekasmim bhattam pacāpetvā pindācārike dve bhikkhū disvā tesam pattam ādāya paññattāsane nisīdāpetvā bhikkham samādāpetvā "ayye parivisathā" ti aññe ānāpetvā tam bhattam kute pakkhipitvā pannena mukham bandhitvā kutam ādāya gacchanto antarāmagge nānāvidhāni pupphāni ocinitvā pattapuṭakena<sup>4</sup> gahetvā therassa nisinnatthānam gantvā kutam otāretvā ekamante thapetvā

<sup>1.</sup> Tesam pana sabbācariyānam (Syā)

<sup>2.</sup> Pañca dhuvabhattasatāni (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Satthim (Sī)

<sup>4.</sup> Bhattakutena (Ka)

"Mayham bhante sangaham karothā"ti vatvā therassa pattam ādāya bhattassa pūretvā therassa hatthe patiṭṭhapetvā tehi missakapupphehi theram pūjetvā ekamante ṭhito "yathāyam rasapiṇḍapātena saddhim pupphapūjā cittam paritoseti, evam nibbattanibbattaṭṭhāne me paṇṇākārasahassāni ceva āgacchantu pañcavannakusumavassañca vassatū"ti āha.

Thero tassa upanissayam disvā dvattimsākārakammaṭṭhānam ācikkhitvā adāsi. So yāvajīvam kusalam katvā devaloke nibbatti, nibbattaṭṭhāne jaṇṇumattena odhinā dibbapupphavassam vassi, sayañca aññāhi devatāhi adhikatarena rūpena samannāgato ahosi. So ekam Buddhantaram devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Magadharaṭṭhe Macchikāsaṇḍanagare seṭṭhikule nibbatti, jātakālevassa sakalanagare jaṇṇumattena odhinā pañcavaṇṇakusumavassam vassi. Athassa mātāpitaro "amhākam putto attanāva attano nāmam gahetvā āgato, jātadivasevassa sakalanagaram pañcavaṇṇehi pupphehi vicittam jātan"ti Cittakumāroti nāmam¹ akamsu.

So aparabhāge gharāvāse patiṭṭhito pitu accayena tasmim nagare seṭṭhiṭṭhānam pāpuṇi. Tasmim samaye pañcavaggiyattherānam abbhantaro Mahānāmatthero nāma Macchikāsaṇḍanagaram agamāsi. Citto gahapati tassa iriyāpathe pasīditvā pattam ādāya geham ānetvā² piṇḍapātena patimānetvā katabhattakiccam Ambāṭakārāmam nāma uyyānam netvā tatthassa vasanaṭṭhānam kāretvā nibaddham attano gehe piṇḍapātam gahetvā vasanatthāya paṭiññam gaṇhi. Theropi tassa upanissayam disvā dhammam desento saṭāyatanavibhattimeva desesi. Citto gahapati purimabhave madditasaṅkhāratāya nacirasseva anāgāmiphalam sampāpuṇi. Athekadivasam Isidattatthero tattha gantvā viharanto seṭṭhissa nivesane bhattakiccapariyosāne āyasmatā therena pañham vissajjetum asakkontena ajjhiṭṭho upāsakassa pañham vissajjetvā tena pubbe gihisahāyakabhāve ñāte "na idāni idha vatthabban"ti yathāsukham pakkāmi. Punekadivasam seṭṭhi gahapati Mahānāmattheram iddhipāṭihāriyakaraṇattham

yāci. Sopi tassa tejosamāpattipāṭihāriyaṁ dassetvā "idāni idha vasituṁ na yuttan"ti yathāsukhaṁ pakkāmi.

Athekadivasam dve aggasāvakā bhikkhusahassaparivārā
Ambāṭakārāmam agamamsu¹. Seṭṭhi gahapati tesam mahāsakkāram sajjesi.
Sudhammatthero tam asahamāno seṭṭhim tilasangulikāvādena khumsetvā
tena paṇāmito Satthu santikam gantvā ovādam labhitvā Dasabalassa ovāde
ṭhito Cittam gahapatim khamāpetvā tattheva Ambāṭakārāme viharanto
vipassanam vaḍḍhetvā arahattam pāpuṇi. Tadā upāsako cintesi "aham
Dasabalam adisvāva ciram vītināmesim, Satthu santikam gacchantena pana
ayuttam tucchahatthena gantun"ti pañcahi sakaṭasatehi telamadhuphāṇitādīni
ādāya "ye Dasabalam passitukāmā, te mayā saddhim āgacchantū"ti nagare
bherim carāpetvā dvīhi purisasahassehi parivuto Satthāram passitum
pakkāmi. Timsayojane magge² devatā paṇṇākāram upaṭṭhapesum. So Satthu
santikam gantvā pañcapatiṭṭhitena Satthāram vandi, tasmim khaṇe ākāsā
pañcavaṇṇānam pupphānam vassam³ vassi.

Satthā tassa ajjhāsayavasena saļāyatanavibhattimeva kathesi. Tassa aḍḍhamāsamattaṁ Dasabalassa dānaṁ dentassāpi sakanivesanato nītāni taṇḍulatelamadhuphāṇitādīni na khīyiṁsu. Rājagahavāsikehi pahitapaṇṇākārova alaṁ ahosi. So Satthāraṁ passitvā attano nagaraṁ gacchanto sakaṭehi ābhataṁ sabbaṁ bhikkhusaṁghassa adāsi. Sakaṭesu tucchesu jātamattesveva⁴ devatā satta ratanāni pūrayiṁsu. Mahājanantare kathā udapādi "yāva sakkārasammānappatto vatāyaṁ Citto gahapatī"ti. Taṁ sutvā Satthā Dhammapade imaṁ gāthamāha—

"Saddho sīlena sampanno, yaso bhogasamappito. Yam yam padesam bhajati, tattha tattheva pūjito"ti<sup>5</sup>.

So tato paṭṭhāya ariyasāvakānamyeva upāsakānam pañcahi satehi<sup>6</sup> parivuto vicarati. Atha nam Satthā aparabhāge upāsake

<sup>1.</sup> Āgamamsu (Ka)

<sup>2.</sup> Timsayojanamagge (Sī) Yojane yojane magge (Syā)

<sup>3.</sup> Pañcavannānam pupphānam pupphavassam (Sī), pañcavannapupphavassam (Syā)

<sup>4.</sup> Gatamattesveva (Ka)

<sup>5.</sup> Khu 1. 56 pitthe Dhammapade.

<sup>6.</sup> Purisasatehi (Syā)

paṭipāṭiyā ṭhānantare ṭhapento Cittasaṁyuttaṁ¹ aṭṭhuppattiṁ katvā dhammakathikānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Hatthaka-ālavakavatthu

251. Catutthe **catūhi saṅgahavatthūhī**ti catubbidhena saṅgahavatthunā parisaṁ saṅgaḥantānaṁ Hatthako Āļavako aggoti dasseti. Ayaṁ kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulaghare nibbatto aparabhāge Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ catūhi saṅgahavatthūhi samannāgataṁ ekaṁ upāsakaṁ ṭhānantare ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Āļaviraṭṭhe Āļavinagare Āļavakassa rañño gehe paṭisandhiṁ gaṇhi², sve bhattacāṭiyā saddhiṁ Āļavakassa pesetabbo ahosi.

Tatrāyam anupubbikathā—ekadivasam kira Āļavako rājā migavatthāya³ araññam gantvā ekam migam anubandhitvā ghātetvā chinditvā dhanukoṭiyam lagetvā⁴ nivattetvā āgacchanto vātātapena kilantakāyo⁵ ekam sandacchāyam⁶ nigrodharukkhamūlam pavisitvā nisīdi. Atha nam muhuttam daratham vinodetvā nikkhamantam rukkhe adhivatthā devatā "tiṭṭha tiṭṭha, bhakkhosi me"ti hatthe gaṇhi. So daļham gahitattā aññam upāyam apassanto "devasikam te ekekapurisena³ saddhim cāṭibhattam pesessāmī"ti vatvā nagaram gato. Tato paṭṭhāya bandhanāgārato ekekamanussena saddhim cāṭibhattam pesesi. Eteneva niyāmena bandhanāgāre manussesu khīṇesu "mahallakamanussesu gayhamānesu raṭṭhakhobho hotī"ti te aggahetvā daharakumāre gaṇhitum ārabhimsu. Tato paṭṭhāya nagare dārakamātaro⁶ ca gabbhiniyo ca aññam raṭṭham gacchanti.

Tasmim samaye Satthā paccūsasamayante<sup>9</sup> lokam volokento Āļavakakumārassa tiṇṇam maggaphalānam upanissayam disvā "ayam kumāro

- 1. Sam 2. 474 pitthe.
- 2. Gehe nibbatto (Sī)
- 4. Laketvā (Sī), laggetvā (Syā)
- 6. Sandacchāyam (Syā), sītacchāyam (Ka)
- 8. Daharakumārā (Sī)

- 3. Migavadhāya (Ka)
- 5. Vātātapakilantatāya (Sī)
- 7. Ekena purisena (Sī)
- 9. Paccūsasamanantare (Sī, Syā)

kappasatasahassam patthitapatthano devalokā cavitvā Āļavakarañño gehe nibbatto, aññam kumāram alabhantā sve kumāram cāṭibhattena saddhim gahetvā gacchissantī''ti cintetvā sāyanhasamaye aññātakavesena Āļavakassa yakkhassa bhavanadvāram gantvā tassa dovārikam Gadrabham nāma yakkham bhavanam pavisanatthāya yāci. So āha "Bhagavā tumhe pavisatha, mayham pana Āļavakassa anārocanam nāma ayuttan''ti. So Himavante yakkhasamāgamam gatassa Āļavakassa santikam agamāsi. Satthāpi tam bhavanam pavisitvā Āļavakassa nisīdanapallanke nisīdi.

Tasmim samaye Sātāgirahemavatā Ālavakassa bhavanamatthakena yakkhasamāgamam gacchantā attano gamane asampajjamāne "kim nu kho kāranan"ti āvajjentā Satthāram Ālavakassa bhavane nisinnam disvā Satthu santikam gantvā vanditvā vakkhasamāgamam gantvā Ālavakassa tutthim pavedayimsu "lābhā1 te āvuso Ālavaka, yassa2 te sadevake loke aggapuggalo bhavane nisinno, gantvā Satthu santike dhammam sunāhī"ti. So tesam katham sutvā cintesi "ime ekassa mundakasamanassa mama pallanke nisinnabhāvam kathentī"ti anattamano<sup>3</sup> kodhābhibhūto hutvā "ajja mayham etena samanena saddhim sangāmo bhavissati, tattha me sahāyā nāma hothā"ti<sup>4</sup> dakkhinapādam ukkhipitvā satthiyojanamattam pabbatakūtam akkami, tam bhijjitvā dvidhā ahosi. Ito patthāya Ālavakayuddham vitthāretabbam. Ālavako pana sabbarattim Tathāgatena saddhim nānappakārena vujihantopi kiñci<sup>5</sup> kātum asakkonto Satthāram upasankamitvā attha panhe pucchi, Satthā vissajjesi. Desanāpariyosāne sotāpattiphale patitthāsi. Vitthāretvā kathetukāmena Ālavakasuttavannanā<sup>6</sup> oloketabbā.

Punadivase uṭṭhite aruṇe cāṭibhattāharaṇavelāya sakalanagare gahetabbayuttaṁ dārakaṁ adisvā rañño ārocesuṁ. Rājā āha "gaṇhituṁ ayuttaṭṭhāne pana atthi tātā"ti. Āma deva ajja rājakule putto jātoti. Gacchatha tātā, mayaṁ jīvantā puttaṁ labhissāma, cāṭibhattena

<sup>1.</sup> Mahālābho (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Yam (Ka)

<sup>3.</sup> Tato (Sī)

<sup>4.</sup> Hontīti (Sī)

<sup>5.</sup> Yamkiñci (Syā)

<sup>6.</sup> Sam-Ţţha 1. 289 piţţhe.

nam pesethāti. Te deviyā vikkandamānāya dārakam gahetvā cāṭibhattena saddhim Āļavakassa bhavanadvāram gantvā "handa ayya¹ tava bhāgam paṭicchāhī"ti āhamsu. Āļavako tesam katham sutvā ariyasāvakattā lajjamāno adhomukho nisīdi. Atha nam Satthā āha "idāni te Āļavaka lajjanakiccam natthi, dārakam gahetvā mama hatthe ṭhapehī"ti. Te rājapurisā Āļavakakumāram Āļavakassa hatthe ṭhapesum, Āļavako tam ādāya Dasabalassa hatthe ṭhapesi, Satthā paṭiggaṇhitvā puna Āļavakassa hatthe ṭhapesi, Āļavako tam gahetvā rājapurisānam hatthe ṭhapesi. Itissa hatthato hattham gatattā "Hatthako Āļavako"tveva nāmam akamsu.

Atha nam te rājapurisā tuṭṭhamānasā ādāya rañño santikam agamamsu. Rājā tam disvā "ajja cāṭibhattam na sampaṭicchatī"ti saññam katvā "kasmā tātā evameva āgatatthā"ti āha. Deva rājakulassa tuṭṭhi ca vaḍḍhi ca, Satthā Āļavakassa bhavane nisīditvā Āļavakam dametvā upāsakatte patiṭṭhāpetvā kumāram amhākam dāpesīti. Satthāpi Āļavakam pattacīvaram gāhāpetvā Āļavinagarābhimukho pāyāsi. So nagaram upasamkamanto lajjitvāva osakkati². Satthā nam oloketvā "lajjasi Āļavakā"ti pucchi. Āma bhante nagaravāsino mam nissāya mātimaramam pitimaramam puttadāramaramāca pāpumimsu, te mam passitvā daṃḍehipi leḍḍūhipi paharissanti. Tasmā osakkāmi bhanteti. "Āļavaka natthi te mayā saddhim gacchantassa bhayam, vissattho ehī"ti vatvā nagarassa avidūre ṭhāne vanasaṃḍe aṭṭhāsi. Āļavakarājāpi nāgare gahetvā Satthu paccuggamanam gato. Satthā sampattaparisāya dhammam desesi, desanāvasāne caturāsīti pāṇasahassāni amatapānam pivimsu. Te Āļavakassa tattheva vasanaṭṭhānam katvā anusamvaccharam balikammam paṭṭhapesum.

Āļavakopi nāgare dhammikāya rakkhāya saṅgaṇhi. Sopi Āļavakakumāro vuḍḍhippatto Satthu dhammadesanaṁ sutvā tīṇi maggaphālāni paṭivijjhi. So sabbakālaṁ ariyasāvaka-upāsakānaṁ pañcahi satehi³ parivuto carati. Athekadivasaṁ tehi upāsakehi saddhiṁ Satthu santikaṁ gantvā vanditvā ekamantaṁ nisīdi. Satthā suvinītaṁ parisaṁ disvā

"mahatī te Āļavaka parisā, kathaṁ taṁ saṅgaṇhāsī"ti āha. Bhagavā dānena tussantaṁ dānena saṅgaṇhāmi, piyavacanena tussantaṁ piyavacanena saṅgaṇhāmi, uppannesu kiccesu tesaṁ nittharaṇena tussantaṁ uppannakiccanittharaṇena saṅgaṇhāmi, samānattaṭṭhānena tussantaṁ samānattatāya saṅgaṇhāmīti. Evametaṁ vatthu samuṭṭhitaṁ. Atha Satthā aparabhāge Jetavane nisīditvā upāsake ṭhānantaresu ṭhapento Hatthakaṁ Āļavakaṁ catūhi saṅgahavatthūhi parisaṁ saṅgaṇhantānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Mahānāmasakkavatthu

252. Pañcame **paṇītadāyakānan**ti paṇītarasadāyakānaṁ Mahānāmo Sakko aggoti dasseti. So kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbatto Satthu dhammakathaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ upāsakaṁ paṇītarasadāyakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Kapilavatthupure Sakyarājakule¹ nibbattitvā vayappatto Dasabalassa paṭhamadassaneyeva² sotāpattiphale patiṭṭhāsi.

Athekasmim samaye Satthā Verañjāyam vassāvāsam vasitvā anupubbena Kapilavatthupuram gantvā Nigrodhārāme paṭivasati. Mahānāmo "Satthā āgato" ti sutvā Satthu santikam gantvā abhivādetvā ekamantam nisinno Satthāram evamāha "Bhagavā sutametam 'bhikkhusamgho kira Verañjāyam bhikkhācārena kilamatī'ti, mama catumāsam bhikkhusamghassa paṭijaggane paṭiññam³ detha, aham bhikkhusamghassa sarīre ojam pavesessāmī"ti. Satthā adhivāsesi. So Satthu adhivāsanam viditvā punadivasato paṭṭhāya Buddhappamukham bhikkhusamgham paṇītarasabhojanacatumadhurādīhi paṭijaggitvā puna catumāsam paṭiññam gahetvā aṭṭha māse pūretvā puna catumāsam paṭiññam gahetvā sakalasamvsaccharam paṭijaggi. Satthā tato param paṭiññam nādāsi. Mahānāmo pana tato paṭṭhāya aparāparam sampattabhikkhusamghassa teneva niyāmena sakkāram karoti, tassa so guṇo sakalajambudīpe pākaṭo jāto. Evametam vatthu samutthitam.

Satthā pana aparabhāge Jetavane nisīditvā Mahānāmam Sakkam paṇītadāyakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Uggagahapativatthu

253. Chatthe manāpadāyakānanti manāpam cittarucitabhojanam dāyakānam Uggo gahapati Vesāliko aggoti dasseti. So kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbatto aparabhāge Satthu dhammakatham sunanto Satthāram ekam upāsakam manāpadāyakānam aggatthāne thapentam disvā adhikārakammam katvā tam thānantaram patthesi. So kappasatasahassam devamanussesu samsarityā imasmim Buddhuppāde Vesāliyam setthikule nibbatti. Tassa jātakāle nāmam aniyāmitam. Aparabhāge panassa attabhāvopi uggato ahosi samiddho, alankatatoranam viya ussitacittapato viya ca ativirocittha. Gunāpissa uggatā ahesum. So imesam dvinnampi uggatattā **Uggasetthi**tveva sankham gato. So panāvam Dasabalassa pathamadassaneveva sotāpattiphale patitthāva aparabhāge tīnipi maggaphalāni sacchākāsi. So attano mahallakakāle rahogato nisīditvā cintesi "yam yam mayham piyam manāpam, tam tadeva Dasabalassa dassāmi, idam me Satthu sammukhāpi<sup>1</sup> sutam 'manāpadāyī labhate manāpan'ti". Athassa etadahosi "api nu kho me cittam jānitvā Satthā nivesanadvāram āgaccheyyā"ti.

Satthāpi kho tassa cittam natvā bikkhusamghaparivuto nivesanadvāreyeva pāturahosi. So "Satthā āgato" ti sutvā ativiya ussāhajāto Dasabalassa santikam gantvā pancapatiṭṭhitena vanditvā Satthu pattam paṭiggahetvā gharam pavesetvā pannattavarabuddhāsane Satthāram, avasesaāsanesu bhikkhusamgham nisīdāpetvā Buddhappamukham bhikkhusamgham nānaggarasehi parivisitvā bhattakiccapariyosāne ekamantam nisīditvā evamāha "sammukhā metam bhante Bhagavato sutam sammukhā paṭiggahitam 'manāpadāyī labhate manāpan'ti. Yam yam bhante manāpam, tam tam mayā Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa dinnamevā" ti Satthāram jānāpetvā tato paṭṭhāya yam yam tassa manāpam, tam tam Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa deti. Tam pana sabbam

Pañcakanipāte Uggasutte<sup>1</sup> vitthārato āgamissati. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Satthā aparabhāge Jetavane viharanto tam upāsakam manāpadāyakānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Uggatagahapativatthu

254. Sattame saṁghupaṭṭhākānanti bhikkhusaṁghassa upaṭṭhākānaṁ Hatthigāmako Uggato gahapati aggoti dasseti. Sopi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbatto aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ sutvā Satthāraṁ ekaṁ upāsakaṁ saṁghupaṭṭhākānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Htthigāme seṭṭhikule nibbatti, tassa Uggatakumāroti nāmaṁ akaṁsu.

So aparabhāge gharāvāse patiṭṭhito pitu accayena seṭṭhiṭṭhānaṁ pāpuṇi. Tena samayena Satthā bhikkhusaṁghaparivuto cārikaṁ caranto Hatthigāmaṁ patvā Nāgavanuyyāne viharati, tadā ayaṁ Uggataseṭṭhi sattāhaṁ pānamadamatto hutvā nāṭakehi parivuto Nāgavanuyyānaṁ gantvā paricārayamāno Dasabalaṁ disvā balavahirottappaṁ paccupaṭṭhāpesi. Athassa Satthāraṁ upasaṅkamantassa sabbo surāmado abbhatthaṁ agamāsi. So Satthāraṁ vanditvā ekamantaṁ nisīdi. Athassa Satthā dhammaṁ desesi. Desanāpariyosāne tīṇi maggaphalāni paṭivijjhi. Tato paṭṭhāya nāṭakāni "tumhe yathāsukhaṁ gacchathā"ti vissajjetvā dānābhirato hutvā bhikkhusaṁghassa dānameva deti. Devatā rattibhāgasamanantare āgantvā seṭṭhissa ārocenti² "gahapati asuko bhikkhu tevijjo, asuko bhikkhu chalabhiñño, asuko sīlavā, asuko dussīlo"ti. So tāsaṁ vacanaṁ sutvāpi guṇaṁ tāva³ yathābhūtato jānāti, deyyadhammaṁ pana samacitteneva deti. Satthu santike nisīditvāpi tameva guṇaṁ katheti. Aparabhāge Satthā Jetavane nisīditvā taṁ gahapatiṁ saṁghupaṭṭhākānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

<sup>1.</sup> Am 2. 42 pitthe.

## Sūrambatthavatthu

255. Aṭṭhame aveccappasannānanti avigacchanasabhāvena acalena pasādena samannāgatānam Sūrambaṭṭho aggoti dasseti. Ayam kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbatto Satthu dhammakatham sutvā Satthāram ekam upāsakam aveccappasannānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. So kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Sāvatthiyam seṭṭhikule nibbatti, Sūrambaṭṭhotissa² nāmam akamsu.

So aparabhāge vayappatto gharāvāse patiṭṭhāya aññatitthiyānaṁ upaṭṭhāko hutvā carati. Atha Satthā paccūsasamaye lokaṁ volokento tassa sotāpattimaggahetuṁ disvā bhikkhācāravelāya nivesanadvāraṁ agamāsi. So Dasabalaṁ disvā cintesi "samaṇo Gotamo mahākule ceva jāto, loke ca abhiññāto³, tenassa santikaṁ agamanaṁ nāma na yuttan"ti Satthu santikaṁ gantvā pādesu vanditvā pattaṁ gahetvā gharaṁ pavesetvā mahārahe pallaṅke nisīdāpetvā bhikkhaṁ datvā bhattakiccapariyosāne ekamantaṁ nisīdi. Satthā tassa caritavasena dhammaṁ desesi. Desanāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhahi. Satthāpi taṁ dametvā vihārameva gato.

Tato māro cintesi "ayaṁ Sūrambaṭṭho nāma amhākaṁ santako, Satthā panassa ajja gehaṁ gato, kiṁ nu kho Satthu dhammaṁ sutvā maggapātubhāvaṁ akaritthāti yāvassa mama visayā atikkantabhāvaṁ vā anatikkantabhāvaṁ vā jānāmī"ti attano kāmarūpitāya Dasabalassa sarikkhakaṁ rūpaṁ māpetvā cīvaraggahaṇampi pattaggahaṇampi Buddhākappeneva katvā dvattiṁsalakkhaṇadharo hutvā Sūrambaṭṭhassa gehadvāre aṭṭhāsi. Sūrambaṭṭhopi "puna Dasabalo āgato"ti sutvā "Buddhānaṁ aniyyānikagamanaṁ nāma natthi, kena nu kho kāraṇena āgato"ti vegena "Dasabalo"ti saññāya tassa santikaṁ gantvā abhivādetvā ekamantaṁ ṭhito "bhante tumhe idāneva imasmiṁ gehe bhattakiccaṁ katvā gatā, kiṁ nu kho kāraṇaṁ paṭicca puna āgatatthā"ti āha. "Sūrambaṭṭha mayā dhammaṁ kathentena ekaṁ

<sup>1.</sup> Surabandho (Syā, Ka)

anupadhāretvā kathitam. Mayā hi pañcakkhandhā 'sabbeva aniccā dukkhā anattā'ti kathitā, na panete sabbeva evarūpā. Ekacce hi khandhā niccā dhuvā sassatā atthī'ti āha.

Tato Sūrambaṭṭho cintesi "ayaṁ kathā ativiya bhāriyā. Buddhānañhi anupadhāretvā kathanaṁ nāma natthi¹, Dasabalassa māro kira paṭipakkho, addhā ayaṁ māro bhavissatī"ti cintetvā "mārosi tvan"ti āha. Ariyasāvakena kathitakathā tassa pharasuppahāro viya ahosi, tasmā sakabhāvena ṭhātuṁ² asakkonto "āma Sūrambaṭṭha ahaṁ māro"ti āha. "Tādisānaṁ³ mārānaṁ satampi sahassampi āgantvā mama saddhaṁ cāletuṁ na sakkoti, Mahāgotamo Dasabalo mayhaṁ dhammaṁ desento 'sabbe saṅkhārā aniccā'ti bodhetvā desesi, mā me gharadvāre tiṭṭhā"ti accharaṁ pahari. Māro tassa vacanaṁ sutvā paṭippharitvā kathetuṁ asakkonto tattheva antaradhāyi. Sūrambaṭṭhopi sāyanhasamaye Satthu santikaṁ gantvā mārena katakiriyaṁ kathetvā "bhante evaṁ māro mama saddhaṁ cāletuṁ vāyamitthā"ti āha. Satthā etadeva kāraṇaṁ aṭṭhuppattiṁ katvā imasmiṁ sāsane Sūrambatthaṁ aveccappasannānaṁ aggatthāne thapesīti.

#### Jīvakavatthu

256. Navame puppalappasannānanti puggaliyappasādena samannāgatānam upāsakānam Jīvako Komārabhacco aggoti dasseti. So hi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbatto Satthu dhammakatham suņanto Satthāram ekam upāsakam puggalappasannānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. So kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare Abhayarājakumāram paṭicca Sālavatiyā nāma rūpūpajīviniyā kucchimhi nibbatto. Rūpūpajīviniyo ca nāma vijātakāle sace putto hoti, chaḍḍenti. Sace dhītā, paṭijagganti. Iti sā tam dārakam kattarasuppakena sankārakūṭe chaḍḍāpesi. Atha nam Abhayo rājakumāro rājupaṭṭhānam gacchanto tam disvā "kim bhaņe etam kākehi samparikiṇṇan"ti manusse<sup>4</sup> pesetvā

<sup>1.</sup> Buddhānañhi dve kathā nāma natthīti upadhāretvāva (Ka)

<sup>2.</sup> Sandhāretum (Ka)

<sup>3.</sup> Tumhādisānam (Ka)

<sup>4.</sup> Purise (Syā, Ka)

dārako devāti. Jīvati bhaņeti. "Jīvati devā"ti sutvā attano antepure posāpesi. Tassa jīvatīti kathitattā Jīvakoti nāmam akamsu, kumārena posāpitoti Komārabhaccoti nāmam akamsu.

So attano soļasavassuddesikakāle Takkasilam gantvā vejjasippam uggaņhitvā Bimbisārarañño santikā sakkāram labhitvā Caņḍapajjotassa rañño rogam phāsukam akāsi. So tassa pañca taṇḍulasakaṭasatāni soļasa kahāpaṇasahassāni dussasahassaparivāram¹ anaggham siveyyakam² dussayugañca pesesi. Tasmim samaye Satthā Rājagaham upanissāya Gijjhakūṭe pabbate viharati. Jīvako Satthu ussannadhātuke kāye virecanam datvā bhesajjam karonto "cattāro paccayā mama santakāva hontū"ti Satthāram attano vihāre vasāpetvā Satthu bhesajjam katvā tam dussayugam upanetvā "idam bhante tumheyeva paribhogam karothā"ti vatvā tena saddhim laddham dussasahassam³ bhikkhusamghassa adāsi. Ayamettha saṅkhepo, vitthārena pana Jīvakavatthu Khandhake⁴ āgatameva. Satthā aparabhāge Jetavane viharanto Jīvakam Komārabhaccam puggalappasannānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

# Nakulapitugahapativatthu

257. Dasame **vissāsakānan**ti vissāsikakathaṁ kathentānaṁ upāsakānaṁ antare Nakulapitā gahapati aggoti dasseti. So kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbatto Satthu dhammadesanaṁ suṇanto Satthāraṁ ekaṁ upāsakaṁ vissāsakānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. So kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Bhaggaraṭṭhe Susumāragirinagare<sup>6</sup> seṭṭhikule nibbatti. Satthāpi bhikkhusaṁghaparivuto cārikaṁ caramāno taṁ nagaraṁ patvā Bhesakaļāvane viharati. Athāyaṁ Nakulapitā gahapati Susumāragirivāsīhi saddhiṁ Satthu santikaṁ gantvā paṭhamadassanen'eva so ca bhariyā cassa Dasabalaṁ "ayaṁ amhākaṁ putto''ti saññaṁ paṭṭhapetvā

<sup>1.</sup> Rūpasahassaparivāram (Sī)

<sup>2.</sup> Sīveyyakam (Sī)

<sup>3.</sup> Rūpasahassam (Sī)

<sup>4.</sup> Vi 3. 377 pitthe.

<sup>5.</sup> Vissāsikānam (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Sumsumāragirinagare (Sī, Syā), Samsumāragirinagare (Ka)

ubhopi Satthu pādesu nipatitvā "tāta tvam ettakam kālam amhe chaḍḍetvā kaham vicarasī"ti āhamsu. Ayam kira Nakulapitā gahapati pubbe pañca jātisatāni Dasabalassa pitā ahosi, pañca jātisatāni cūļapitā, pañca jātisatāni mahāpitā, pañca jātisatāni mātulo, Nakulamātāpi pañca jātisatāni mātā ahosi, pañca jātisatāni cūļamātā, pañca jātisatāni mahāmātā, pañca jātisatāni pitucchā. Iti dīgharattam anugatasinehattā Dasabalam disvāva "putto"ti saññam katvā saṇṭhātum nāsakkhimsu. Satthā yāva tesam cittam saññattim na gacchati, tāva "apethā"ti nāvoca. Atha nesam yathāmaneneva satim paṭilabhitvā majjhattabhūtānam āsayam ñatvā dhammam desesi. Desanāpariyosāne ubhopi sotāpattiphale patiṭṭhahimsu.

Satthā aparabhāge tesam mahallakakāle puna tam nagaram agamāsi. Te "Satthā āgato"ti sutvā Satthu santikam gantvā pañcapatitthitena vanditvā svātanāya nimantetvā punadivase attano nivesane Buddhappamukham bhikkhusamgham nānaggarasehi parivisitvā Satthāram katabhattakiccam upasankamitvā ekamantam nisīdimsu. Ekamantam nisinno kho Nakulapitā gahapati Bhagavantam etadavoca, "yato me bhante Nakulamātā gahapatānī daharasseva daharā ānītā, nābhijānāmi Nakulamātaram gahapatānim manasāpi aticaritā<sup>1</sup>, kuto pana kāyena? Iccheyyāma mayam bhante ditthe ceva dhamme aññamaññam passitum abhisamparāyañca aññamaññam passitun"ti. Nakulamātāpi kho gahapatānī Bhagavantam etadavoca "yato aham bhante Nakulapituno gahapatissa daharasseva daharā ānītā, nābhijānāmi Nakulapitaram gahapatim manasāpi aticaritā, kuto pana kāyena? Iccheyyāma mayam bhante ditthe c'eva dhamme aññamaññam passitum abhisamparayanca annamannam passitun"ti. Atha aparabhage Satthā Jetavane nisīditvā upāsake patipātiyā thānantaresu thapento imam imesam dvinnampi katham atthuppattim katvā Nakulapitaram gahapatim vissāsakānam aggatthāne thapesīti.

Dasasuttapaţimanditāya upāsakapāliyā vannanā niţţhitā.

## 14. Etadaggavagga 7. Sattamavagga

## Sujātāvatthu

258. Upāsikāpāļiyā paṭhame paṭhamaṁ saraṇaṁ gacchantīnanti sabbapaṭhamaṁ saraṇesu patiṭṭhitānaṁ upāsikānaṁ Sujātā nāma Seniyadhītā¹ aggāti dasseti. Sāpi Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbattā aparabhāge Satthu dhammakathaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ upāsikaṁ paṭhamaṁ saraṇaṁ gacchantīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikāraṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā amhākaṁ Satthu nibbattito puretarameva Uruvelāyaṁ Senānigame Seniyakuṭumbikassa² gehe nibbattitvā vayappattā ekasmiṁ nigrodhamūle patthanaṁ akāsi "sace samajātikaṁ kulagharaṁ gantvā paṭhamagabbhe puttaṁ labhissāmi, anusaṁvaccharaṁ balikammaṁ karissāmī'ti. Tassā sā patthanā samijjhi.

Sā mahāsattassa dukkarakārikam karontassa chaṭṭhe vasse paripuṇṇe Visākhapuṇṇamadivase "pātova balikammam karissāmī"ti rattiyā paccūsasamayam paccuṭṭhāya dhenuyo duhāpesi. Vacchakā dhenūnam thanamūlam na āgamamsu, thanamūle navabhājanamhi³ upanītamatte attanova dhammatāya khīradhārā patimsu. Tam acchariyam disvā Sujātā sahattheneva khīram gaṇhitvā navabhājane pakkhipitvā sahattheneva aggim katvā pacitum⁴ ārabhi. Tasmim pāyāse paccamāne mahantamahantā pubbuļā⁵ uṭṭhahitvā dakkhiṇāvattā hutvā sañcaranti, ekaphusitampi bahi na niggacchati. Mahābrahmā chattam dhāresi, cattāro lokapālā khaggahatthā ārakkham gaṇhimsu, Sakko alātāni samānento aggim jālesi. Devatā catūsu dīpesu ojam samharitvā tattha pakkhipimsu. Sujātā ekadivaseyeva imāni acchariyāni disvā Puṇṇādāsim āmantesi "amma Puṇṇe ajja amhākam devatā ativiya pasannā, mayā ettakam kālam evarūpam acchariyam nāma na diṭṭhapubbam, vegena gantvā devaṭṭhānam paṭijaggāhī"ti. Sā "sādhu ayye"ti tassā vacanam sampaticchitvā turitaturitā rukkhamūlam agamāsi.

<sup>1.</sup> Sujātā senānīdhītā (Sī)

<sup>2.</sup> Senānīnigame senānīkutumbikassa (Sī)

<sup>3.</sup> Agamamsu, thanamulena ca bhojanamhi (Sī)

<sup>4.</sup> Pacitukāmā (Ka)

<sup>5.</sup> Bubbulā (Sī), pupphulā (Ka)

Bodhisattopi kho bhikkhācārakālam āgamayamāno pātova gantvā rukkhamūle nisīdi. Rukkhamūlam sodhanatthāya gatā Punnā āgantvā Sujātāya ārocesi "devatā rukkhamūle nisinnā"ti. Sujātā "sace je saccam bhanasi, adāsim karomī''ti vatvā sabbapasādhanam pasādhetvā satasahassagghanake suvannathāle pāyāsam vaddhetvā aparāya suvannapātiyā pidahitvā setavatthena sampalivethetvā samantā gandhadāmamālādāmāni osāretvā ukkhipitvā gantvā mahāpurisam disvā balavapītim uppādetvā ditthatthānato patthāya onatonatā gantvā sīsato thālam otāretvā vivaritvā saheva pātiyā pāyāsam mahāpurisassa hatthe thapetvā vanditvā "yathā mayham manoratho nipphanno, evam tumhākampi nipphajjatū"ti vatvā pakkāmi. Bodhisatto Nerañjarāya nadiyā tīram gantvā suvannathālam tīre thapetvā nhatvā paccuttaritvā ekūnapannāsa pinde karonto pāyāsam paribhuñjitvā suvannapātim nadiyā sampavāhetvā anukkamena Bodhimandam āruvha sabbaññutam patvā sattasattāham Bodhimande<sup>1</sup> atikkamitvā Isipatane migadāye pavattitavaradhammacakko Sujātāya puttassa Yasadārakassa upanissayam disvā gantvā aññatarasmim rukkhamūle nisīdi.

Yasopi kulaputto rattibhāgasamanantare vivaṭaṁ itthāgāraṁ disvā sañjātasaṁvego "upaddutaṁ vata bho, upasaṭṭhaṁ vata bho"ti vatvā nivesanato nikkhamitvāva bahinagare Satthu santikaṁ gantvā dhammadesanaṁ sutvā tīṇi maggaphalāni paṭivijjhi. Athassa pitā padānupadikaṁ gantvā² Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā Yasassa pavattiṁ pucchi. Satthā Yasaṁ kulaputtaṁ paṭicchādetvā dhammaṁ desesi. Desanāpariyosāne so seṭṭhigahapati sotāpattiphale patiṭṭhāsi, Yaso arahattaphalaṁ pāpuṇi. Taṁ Bhagavā "ehi bhikkhū"ti āha, tāvadevassa gihiliṅgaṁ antaradhāyi, iddhimayapattacīvaradharo ahosi. Pitāpissa Satthāraṁ nimantesi. Satthā Yasaṁ kulaputtaṁ pacchāsamaṇaṁ katvā tassa gharaṁ gantvā katabhattakicco dhammaṁ desesi, desanāpariyosāne Yasassa mātā Sujātā, purāṇadutiyikā ca sotāpattiphale patiṭṭhahiṁsu. Taṁdivasaṁ ayaṁ Sujātā tevācikasaraṇe patiṭṭhāsi saddhiṁ suṇisāya. Ayamettha

sankhepo, vitthārato panetam vatthu Khandhake<sup>1</sup> āgatameva. Satthā aparabhāge paṭipāṭiyā upāsikāyo ṭhānantaresu ṭhapento imam upāsikam paṭhamam saraṇam gacchantīnam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Visākhāvatthu

259. Dutiye dāyikānanti dānābhiratānam² upāsikānam Visākhā Migāramātā aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattā aparabhāge Satthu dhammadesanam suṇantī Satthāram ekam upāsikam dāyikānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā Kassapabuddhakāle Kikissa Kāsirañño gehe sattannam bhaginīnam sabbakaniṭṭhā hutvā nibbatti. Tadā kira—

Samaṇī Samaṇaguttā ca, Bhikkhunī Bhikkhudāyikā<sup>3</sup>. Dhammā ceva Sudhammā ca, Saṁghadāsī ca sattamāti<sup>4</sup>.

Imā satta bhaginiyo ahesum. Tā etarahi—

Khemā Uppalavaṇṇā ca, Paṭācārā ca Gotamī. Dhammadinnā Mahāmāyā, Visākhā ceva sattamīti—

evamnāmā hutvā nibbattā. Tatrāyam Samghadāsī ekam Buddhantaram devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Angaraṭṭhe Bhaddiyanagare Meṇḍakaseṭṭhiputtassa Dhanañcayaseṭṭhino<sup>5</sup> aggamahesiyā Sumanadeviyā nāma kucchismim nibbatti, **Visākhā**tissā nāmam akamsu. Tassā sattavassikakāle Dasabalo Selabrāhmaṇassa ca aññesañca bodhaneyyabandhavānam upanissayasampattim disvā mahābhikkhusamghaparivāro cārikam caramāno tasmim raṭṭhe tam nagaram pāpuṇi.

Tasmim ca samaye Meṇḍako gahapati tasmim nagare pañcannam mahāpuññānam jeṭṭhako hutvā seṭṭhiṭṭhānam kāresi. **Pañca mahāpuññā** nāma Meṇḍako seṭṭhi, Candapadumā nāma tasseva aggamahesī, tassa ca putto Dhanañcayo nāma, tassa bhariyā Sumanadevī nāma, Meṇḍakaseṭṭhissa

<sup>1.</sup> Vi 3. 21 pitthe.

<sup>2.</sup> Dānābhiratīnam (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Bhikkhudāsikā (Syā)

<sup>4.</sup> Sattimāti (Sī)

<sup>5.</sup> Dhanañjayasetthino (Sī)

dāso Punno nāmāti. Na kevalanca Mendakasetthiyeva, Bimbisāramahārājassa pana ānāpavattitthāne **pañca amitabhogā** nāma ahesum Jotiko Jatilo Mendako Punno Kākavaliyoti. Tesu ayam Mendakasetthi Dasabalassa attano nagaram sampattabhāvam sutvā puttassa Dhanañcayasetthino dhītaram Visākhādārikam pakkositvā evamāha "amma tuyhampi mangalam amhākampi mangalam, tava paricārikāhi<sup>1</sup> pancadārikā satehi saddhim pañca rathasatāni āruyha pañcahi dāsisatehi parivutā Dasabalassa paccuggamanam karohī''ti. Sā pitāmahassa vacanam sutvā tathā akāsi. Kāranākāranesu pana kusalattā yāvatikā yānassa bhūmi, yānena gantvā yānā paccorohitvā pattikāva Satthāram upasankamitvā vanditvā ekamantam atthāsi. Athassā caritavasena Satthā dhammam desesi. Desanāpariyosāne pañcahi dārikāsatehi saddhim sotāpattiphale patitthāsi. Mendakasetthipi kho Satthu santikam gantvā Satthāram vanditvā ekamantam atthāsi, atha Satthā tassapi caritavasena dhammam desesi. So desanāpariyosāne sotāpattiphale patitthāya Satthāram svātanāya nimantetvā punadivase attano nivesane panītena khādanīyena bhojanīyena Buddhappamukham bhikkhusamgham parivisityā etenupāyena addhamāsam mahādānam adāsi. Satthā Bhaddiyanagare yathābhirantam viharitvā pakkāmi.

Ito param aññam kathāmaggam vissajjetvā Visākhāya uppattikathāva kathetabbā. Sāvatthiyañhi Kosalarājā Bimbisārassa santikam pesesi "mama āṇāpavattiṭṭhāne amitabhogavindanakulam nāma natthi, amhākam amitabhogavindanakulam pesetū"ti. Rājā amaccehi saddhim mantesi. Amaccā "mahākulam pesetum na sakkā, ekam pana seṭṭhiputtam pesessāmā"ti Meṇḍakaseṭṭhino puttam Dhanañcayaseṭṭhim āyācimsu². Rājā tesam vacanam sutvā tam pesesi. Atha nam Kosalarājā Sāvatthito sattayojanamatthake Sāketanagare seṭthitthānam datvā vāsesi.

Sāvatthiyañca Migāraseṭṭhino putto Puṇṇavaḍḍhanakumāro nāma vayappatto ahosi. Athassa pitā "putto me vayappatto, gharāvāsenassa

ābandhanasamayo"ti ñatvā "amhākam samānajātike kule dārikam pariyesathā"ti kāranākāranakusale purise pesesi. Te Sāvatthiyam attano rucitam dārikam adisvā Sāketam agamamsu. Tamdivasanca Visākhā attano samānavayehi pañcahi kumārikāsatehi parivāritā nakkhattakīlanatthāya ekam mahāgāmam<sup>1</sup> agamāsi. Tepi purisā antonagare caritvā attano rucitam dārikam adisvā bahinagaradvāre atthamsu. Tasmim samaye devo vassitum ārabhi. Atha tā Visākhāya saddhim nikkhantā dārikā temanabhayena vegena sālam pavisimsu. Te purisā tāsampi antare vathārucitam dārikam na passimsu. Tāsam pana sabbapacchato Visākhā devam vassantampi aganetvā aturitagamanena temayamānāva sālam pāvisi. Te purisā tam disvā cintayimsu "rūpavatī tāva kaññā etaparamā<sup>2</sup> bhaveyya, rūpam panetam ekaccāya kāritapattam<sup>3</sup> viya hoti, katham samutthāpetvā kathentā jānissāma madhuravacanā vā no vā"ti. Tato nam āhamsu "ativiya parinatavayā itthī viya yāsi ammā"ti<sup>4</sup>. Kim disvā kathetha tātāti. Aññā tayā saddhim kīlanakumāriyo temanabhayena vegena āgantvā sālam pavitthā, tvam pana mahallikā viya padavāram atikkamma nāgacchasi, sātakassa temanabhāvampi na ganesi. Sace tam hatthī vā asso vā anubandheyya, kim evamevam kareyyāsīti. Tātā sātakā nāma na dullabhā, sulabhā mayham kule sātakā. Vayappattā mātugāmā pana paniyabhandasadisā, hatthe vā pāde vā bhagge angavikalam mātugāmam jigucchantā nitthubhitvā gacchanti, tasmā saņikam āgatāmhīti.

Te cintayimsu "imāya sadisā imasmim Jambudīpe itthī nāma natthi, yādisā rūpena, kathāyapi tādisāva. Kāraṇākāraṇam ñatvā kathetī"ti tassā upari mālāguļam khipimsu. Atha Visākhā cintesi "aham pubbe apariggahitā, idāni pana pariggahitāmhī"ti vinītenākārena bhūmiyam nisīdi. Atha nam tattheva sāṇiyā parikkhipimsu. Sā paṭicchannabhāvam ñatvā dāsigaṇaparivutā geham agamāsi. Tepi Migāraseṭṭhino purisā tāya saddhimyeva Dhanañcayaseṭṭhissa santikam agamamsu.

<sup>1.</sup> Mahāvāpim (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Rūpavatī nāma aññāpi etaparamāva (Sī)

<sup>3.</sup> Karakapakkam (Sī), kārikam cakkam(Syā)

<sup>4.</sup> Itthivannā viyasi ammāti (Sī, Syā)

"Kataragāmavāsino tātā tumhe"ti pucchitā "Sāvatthinagare Migāraseṭṭhino purisamhā"ti vatvā "mayam amhākam seṭṭhinā tumhākam gehe vayappattā dārikā atthīti sutvā pesitā"ti. Sādhu tātā, tumhākam seṭṭhi kiñcāpi bhogena amhehi asadiso, jātiyā pana sadiso. Sabbākārasampanno nāma dullabho gacchatha tumhe seṭṭhissa amhehi sampaṭicchitabhāvam ārocethāti.

Te tassa vacanam sutvā Sāvatthim gantvā Migārasetthissa tutthim vaddhim ca pavedetvā "laddhā no sāmi Sākete Dhanañcayasetthissa gehe dārikā"ti āhamsu. Tam sutvā Migārasetthi "mahākulagehe kira no dārikā laddhā"ti tutthamānaso hutvā tāvadeva Dhanañcayasetthissa sāsanam pahini "idāneva dārikam ānavissāma, kattabbakiccam karontū"ti. Sopissa patisāsanam pesesi "nayidam amhākam bhāriyam, setthi pana attano kattabbakiccam karotū"ti. So Kosalarañño santikam gantvā ārocesi "deva ekā me mangalakiriyā atthi, dāsassa te Punnavaddhanassa Dhanañcayasetthino dhītaram Visākham nāma dārikam ānessāmi, Sāketagamanam me anujānāthā"ti. Sādhu mahāsetthi, kim pana amhehipi āgantabbanti. Deva tumhādisānam gamanam laddhum<sup>1</sup> sakkāti. Rājā<sup>2</sup> mahākulassa sangaham kātukāmo "hotu setthi, āgamissāmī"ti sampaticchitvā Migārasetthinā saddhim Sāketanagaram agamāsi. Dhanañcayasetthi "Migārasetthi kira Kosalarājānam gahetvā āgato"ti sutvā paccuggamanam katvā rājānam gahetvā attano nivesanam agamāsi. Tāvadeva rañño ca rājabalassa ca Migārasetthino ca vasanatthānam ceva mālāgandhabhattādīni ca sabbāni<sup>3</sup> patiyādesi. "Idam imassa laddhum vattati, idam imassā"ti sabbam attanāva jānāti. Te te janā cintayimsu "setthi amhākameva sakkāram karotī"ti.

Athekadivasam rājā Dhanañcayaseṭṭhissa sāsanam pahiṇi "na sakkā seṭṭhinā<sup>4</sup> cirakālam amhākam bharaṇaposanam kātum, dārikāya gamanakālam jānātū"ti. Sopi rañño sāsanam pesesi "idāni vassakālo āgato, na sakkā catumāsam vicaritum, tumhākam balakāyassa yam yam

<sup>1.</sup> Katham laddhum (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Mahārājā (Ka)

<sup>3.</sup> Mālāgandhavatthādīni ca (Sī)

<sup>4.</sup> Setthi (Ka)

laddhum vaṭṭati, sabbam tam mama bhāro. Kevalam devo mayā pesitakāle gacchatū"ti. Tato paṭṭhāya Sāketanagaram niccanakkhattagāmo viya ahosi. Evam tayo māsā atikkantā. Dhanañcayaseṭṭhino pana dhītāya mahālatāpasādhanam na tāva niṭṭham gacchati. Athassa kammantādhiṭṭhāyakā āgantvā ārocayimsu "sesam asantam nāma natthi, balakāyassa pana bhattapacanadārūni nappahontī"ti. Gacchatha tātā, hatthisālā assasālā viyojetvā bhattam pacathāti. Evam pacantānampi aḍḍhamāso atikkanto. Tato puna ārocayimsu "dārūni sāmi nappahontī"ti. Tātā imasmim kāle dārūni laddhum na sakkā, dussakoṭṭhāgāram pana vivaritvā thūlasāṭake¹ gahetvā vaṭṭiyo katvā telacāṭiyam temetvā bhattam pacathāti. Iminā niyāmena pacantānam cattāro māsā pūrayimsu.

Tato Dhanañcayaseṭṭhi dhītuyā mahālatāpasādhanassa niṭṭhitabhāvaṁ ñatvā "sve dārikaṁ pesessāmī"ti dhītaraṁ samīpe nisīdāpetvā "amma patikule vasantiyā nāma imañcimañca ācāraṁ sikkhituṁ vaṭṭatī"ti ovādaṁ adāsi. Ayaṁ Migāraseṭṭhi anantaragabbhe nisinno² Dhanañcayaseṭṭhino ovādaṁ assosi. Sopi seṭṭhi dhītaraṁ evaṁ ovadi—

Amma sasurakule vasantiyā nāma anto-aggi bahi na nīharitabbo, bahi-aggi anto na pavesetabbo, dadantasseva dātabbam, adadantassa na dātabbam, dadantassapi adadantassapi dātabbam, sukham nisīditabbam, sukham paribhuñjitabbam, sukham nipajjitabbam, aggi paricaritabbo, antodevatā namassitabbāti.

Imam dasavidham ovādam datvā punadivase sabbā seniyo sannipātetvā rājasenāya majjhe aṭṭha kuṭumbike pāṭibhoge gahetvā "sace me dhītu gataṭṭhāne doso uppajjati, tumhehi sodhetabbo"ti vatvā navakoṭi-agghanakena mahālatāpasādhanena dhītaram pasādhetvā³ nhānacuṇṇamūlam catupaṇṇāsasakaṭasatam dhanam⁴ datvā dhītāya saddhim nibaddham gamanacāriniyo⁵ pañcasatā dāsiyo⁶ pañca ājaññarathasatāni

- 1. Thūlathūle sātake (Sī)
- 3. Pasādhāpetvā (Sī)
- 5. Sahacāriniyo (Sī), paricāriniyo (Syā)
- 2. Anantare gabbhe nipanno (Sī)
- 4. Catupannāsakotidhanam (Ka)
- 6. Rūpadāsiyo (Syā, Ka)

sabbūpakārañca<sup>1</sup> satam satam datvā Kosalarājānañca Migārasetthiñca vissajjetvā dhītu gamanavelāyam vajādhitthāyake purise pakkosāpetvā "tātā mama dhītāya gatatthāne khīrapānattham dhenūhi, yānayojanattham usabhehi ca attho hoti, tasmā mama dhītu gamanamagge vajadvāram vivarityā puthulato attha usabhāni goganena pūretyā tigāvutamatthake asukā nāma kandarā atthi, aggagovūthe<sup>2</sup> tam thānam patte bherisaññāya vajadvāram pidahevyāthā"ti. Te "sādhū"ti setthissa vacanam sampaticchitvā tathā akamsu. Vajadvāre vivate ulārulārāyeva gāviyo nikkhamimsu. Dvāre pidahite pana Visākhāya puññabalena balavagāvo ca dammagāvo ca bahi langhitvā maggam patipajjimsu. Atha Visākhā Sāvatthinagaradvāram pattakāle cintesi "paticchannayānasmim nu kho nisīditvā pavisāmi, udāhu rathe thatvā"ti. Athassā etadahosi "paticchannayānena me pavisantiyā mahālatāpasādhanassa viseso na paññāyissatī"ti. Sā sakalanagarassa attānam dassentī rathe thatvā nagaram pāvisi. Sāvatthivāsino Visākhāya sampattim disvā "esā kira Visākhā nāma evarūpā<sup>3</sup>, ayañca sampatti etissāva anucchavikā"ti āhamsu. Iti sā mahāsampattiyā Migārasetthino geham pāvisi. Āgatadivase cassā<sup>4</sup> sakalanagaravāsino "amhākam Dhanancayasetthi attano nagaram sampattānam mahāsakkāram akāsī"ti yathābalam pannākāram pahinimsu. Visākhā pahitapahitam pannākāram tasmimyeva nagare aññamaññesu kulesu sabbatthakameva dāpesi<sup>5</sup>. Athassā rattibhāgasamanantare ekissā ājaññavaļavāya gabbhavutthānam ahosi. Sā dāsīhi dandadīpikā gāhāpetvā tattha gantvā valavam unhodakena nhāpetvā telena makkhāpetvā attano vasanatthānameva agamāsi.

Migāraseṭṭhipi sattāhaṁ puttassa āvāhasakkāraṁ karonto dhuravihāre vasantampi Tathāgataṁ amanasikatvā sattame divase sakalanivesanaṁ pūrento naggasamaṇake nisīdāpetvā "āgacchatu me dhītā, arahante vandatū"ti Visākhāya sāsanaṁ pahiṇi. Sā "arahantā"ti vacanaṁ sutvā sotāpannā ariyasāvikā haṭṭhatuṭṭhā hutvā tesaṁ

<sup>1.</sup> Sabbasakkārañca (Sī)

<sup>2.</sup> Attano yūthe (Ka)

<sup>3.</sup> Etam rūpam (Sī)

<sup>4.</sup> Gatadivaseyevassā (Sī)

<sup>5.</sup> Sabbatthakam pesesi (Ka)

nisinnaṭṭhānaṁ gantvā te oloketvā "na evarūpā nāma arahantā honti, hirottappavivajjitānaṁ¹ nāma santikaṁ kasmā maṁ sasuro pakkosāpetī"ti "dhīdhī"ti garahitvā attano vasanaṭṭhānameva gatā. Naggasamaṇā taṁ disvā sabbe ekappahāreneva seṭṭhiṁ garahiṁsu "kiṁ tvaṁ gahapati aññaṁ nālattha, samaṇassa Gotamassa sāvikaṁ mahākāļakaṇṇiṁ² kasmā imaṁ gehaṁ pavesesi, vegena naṁ imasmā gehā nīharāhī"ti. Tato seṭṭhi "na sakkā mayā imesaṁ vacanena imaṁ gehā nīharituṁ, mahākulassa dhītā ayan"ti cintetvā "ācariyā daharā nāma jānitvā vā ajānitvā vā kareyyuṁ, tumhe tuṇhī hothā"ti nagge uyyojetvā mahāpallaṅke nisīdāpetvā suvaṇṇakaṭacchuṁ gahetvā Visākhāya parivisiyamāno suvaṇṇapātiyaṁ appodakamadhupāyāsaṁ paribhuñji.

Tasmim samaye eko pindacāriko thero pindāya caranto setthissa gharadvāram pāpuni. Visākhā tam disvā "sasurassa ācikkhitum na yuttan"ti yathā so theram passati, evam apagantvā aṭṭhāsi. So pana bālo theram disvāpi apassanto viya hutvā adhomukho pāyāsameva bhuñjati. Visākhā "theram disvāpi me sasuro saññam na karotī"ti ñatvā theram upasankamitvā "aticchatha bhante, mayham sasuro purānam khādatī"ti āha. So Niganthehi tāva kathitakāle adhivāsesi, "purānam khādatī"ti vuttakkhaneyeva pana hattham apanetvā "imam pāyāsam ito haratha, etañca imasmā gehā nīharatha. Ayam hi mam evarūpe mangalagehe asucikhādakam nāma karotī'ti āha. Tasmim kho pana nivesane sabbepi dāsakammakarā Visākhāya santakāva, ko nam hatthe vā pāde vā ganhissati, mukhena kathetum samatthopi nāma natthi. Tato Visākhā sasurassa katham sutvā āha "tāta na ettakena vacanena mayam nikkhamāma, nāham tumhehi udakatitthato kumbhadāsikā viya ānītā. Dharamānakamātāpitūnam dhītaro nāma na ettakeneva nikkhamanti, eteneva me kāranena pitā idhāgamanadivase aṭṭha kuṭumbike pakkosāpetvā 'sace me dhītaram upādāya doso uppajjati,

<sup>1.</sup> Hirottappavissajjitānam (Ka)

sodheyyāthā'ti vatvā tesam hatthe ṭhapesi. Te pakkosāpetvā mayham dosādosam sodhāpethā''ti.

Tato setthi "kalyānam esā kathetī" ti attha kutumbike pakkosāpetvā "ayam dārikā sattame divase aparipunneveva mangalagehe nisinnam mam 'asucikhādako'ti vadatī'ti āha. Evam kira ammāti. "Tātā mayham sasuro asucim khāditukāmo bhavissati, aham pana evam katvā na kathemi. Ekasmim pana pindapātikatthere gharadvāre thite ayam appodakamadhupāyāsam bhunjanto na tam manasi karoti, aham iminā kāranena 'aticchatha bhante mayham sasuro imasmim attabhāve puññam na karoti, purānapuññam khādatī'ti ettakam kathayinti<sup>1</sup> āha. Ayya idha doso natthi, amhākam dhītā kāranam katheti, tvam kasmā kujihasīti. Ayyā esa tāva doso mā hotu, ayam pana dārikā āgatadivaseyeva mama putte saññam akatvā attano icchitatthānam agamāsīti. Evam kira ammāti. Tātā nāham icchitatthānam gacchāmi, imasmim pana gehe ājānīyavalavāya vijātāya saññampi akatvā nisīdanam nāma ayuttanti dandadīpikā gāhāpetvā dāsīhi parivutā tattha gantvā valavāya vijātaparihāram kārāpesinti. Ayya amhākam dhītā tava gehe dāsīhipi akattabbakammam akāsi, tvam ettha kim dosam passasīti.

Ayyā esa tāva guṇo hotu, imissā pana pitā idhāgamanadivase ovādam dento "anto-aggi bahi na nīharitabbo"ti āha, kim pana sakkā amhehi ubhato paṭivissakagehānam aggim adatvā vasitunti. Evam kira ammāti. Tātā na mayham pitā etam aggim upādāya kathesi, yā pana antonivesane sassuādīnam² rahassakathā uppajjati, sā dāsidāsānam na kathetabbā. Evarūpā hi kathā vaḍḍhamānā kalahāya samvattati, idam sandhāya mayham pitā kathesi tātāti.

Ayyā etam tāva evam hotu, imissā pitā "bāhirato aggi na anto pavesetabbo"ti āha, kim sakkā amhehi anto-aggimhi nibbute bāhirato aggim anāharitunti. Evam kira ammāti. Tātā mayham pitā etam aggim sandhāya na kathesi, yam pana dosam dāsakammakārehi kathitam hoti, tam antomānusakānam na kathetabbam -pa-.

Yampi tena **"ye dadanti, tesamyeva dātabban"**ti vuttam, tam "yācitakam upakaraṇam gahetvā ye paṭidadanti, tesamyeva dātabban"ti sandhāya vuttam.

"Ye na dadantī"ti idampi yācitakam upakaraṇam gahetvā ye na paṭidadanti, tesam na dātabbanti sandhāya vuttam.

"Dadantassapi adadantassapi dātabban"ti idam pana duggatesu ñātimittesu sampattesu paṭidātum sakkontu vā mā vā, dātumeva vaṭṭatīti sandhāya vuttam.

"Sukham nisīditabban"ti idampi sassusasure disvā uṭṭhātabbaṭṭhāne nisīditum na vaṭṭatīti sandhāya vuttam.

"Sukham bhuñjitabban"ti idam pana sassusasurasāmikehi puretaram abhuñjitvā te parivisitvā sabbehi laddhāladdham ñatvā pacchā sayam bhuñjitum vaṭṭatīti sandhāya vuttam.

"Sukham nipajjitabban"ti idampi sassusasurasāmikehi puretarameva sayanam āruyha na nipajjitabbam, tesam kattabbayuttakam vattapaṭivattam katvā pacchā sayam nipajjitum yuttanti idam sandhāya vuttam.

"Aggi paricaritabbo"ti idam pana sassumpi sasurampi sāmikampi aggikkhandham viya uragarājānam viya ca katvā passitum vaṭṭatīti idam sandhāya vuttanti.

Ete tāva ettakā guṇā hontu, imissā pana pitā antodevatā namassāpeti<sup>1</sup>, imassa ko atthoti. Evaṁ kira ammāti. Āma tātā, etampi hi me pitarā idaṁ sandhāya vuttaṁ "āveṇikagharāvāsaṁ vasanakālato paṭṭhāya attano gharadvāraṁ sampattapabbajitaṁ disvā yaṁ ghare khādanīyaṁ bhojanīyaṁ atthi, tato pabbajitānaṁ datvāva khādituṁ vaṭṭatī"ti. Atha naṁ te āhaṁsu "tuyhaṁ pana mahāseṭṭhi pabbajite disvā adānameva² ruccati maññeti. So aññaṁ paṭivacanaṁ apassanto adhomukho nisīdi.

Atha nam kuṭumbikā "kim seṭṭhi aññopi amhākam dhītu doso atthī"ti pucchimsu. Natthi ayyāti. Kasmā pana nam niddosam akāraṇā

gehato nīharāpesīti. Tasmim khaņe Visākhā āha "paṭhamam tāva mayham mama sasurassa vacanena gamanam na yuttam, mayham pana āgamanadivase mama dosādosam sodhanatthāya mama pitā tumhākam hatthe ṭhapetvā adāsi, idāni mayham gantum sukhan"ti dāsidāse "yānādīni sajjāni karothā"ti āṇāpesi. Atha nam seṭṭhi te kuṭumbike gahetvā "amma mayā ajānitvā kathitam, khamāhi mayhan"ti āha. Tātā tumhākam khamitabbam tāva khamāmi, aham pana Buddhasāsane aveccappasannassa kulassa dhītā, na mayam vinā bhikkhusamghena vattāma. Sace mama ruciyā bhikkhusamgham paṭijaggitum labhāmi vasissāmīti. Amma tvam yathāruciyā tava samaņe paṭijaggāhīti.

Tato Visākhā Dasabalam nimantāpetvā punadivase nivesanam pūrentī Buddhappamukham bhikkhusamgham nisīdāpesi. Naggaparisāpi Satthu Migārasetthino geham gatabhāvam sutvā tattha gantvā geham parivāretvā nisīdimsu. Visākhā dakkhiņodakam datvā "sabbo sakkāro patiyādito, sasuro me āgantvā Dasabalam parivisatū"ti sāsanam pesesi. So Niganthānam vacanam sutvā "mama dhītā Sammāsambuddham parivisatū"ti āha. Visākhā nānaggarasehi Dasabalam parivisitvā nitthite bhattakicce puna sāsanam pahini "sasuro me agantva Dasabalassa dhammakatham sunatu"ti. Atha nam "idāni agamanam nāma ativiya akāranan"ti dhammakatham sotukamyatāya gacchantam naggasamanā āhamsu "samanassa Gotamassa dhammam sunanto bahisāniyam nisīditvā sunāhī"ti. Puretarameva ca gantvā sāniyā parikkhipimsu. Migārasetthi gantvā bahisāniyam nisīdi. Tathāgato "tvam bahisāniyam vā nisīda, parakutte vā parasele vā paracakkavāle vā nisīda. Aham Buddho nāma sakkomi tam mama saddam sāvetun"ti suvannavannaphalam ambarukkham khandhe gahetvā cālento viya dhammakatham kathesi, desanāpariyosāne setthi sotāpattiphale patitthāya sāṇim ukkhipitvā Satthu pāde pañcapatitthitena vanditvā Satthu santikeyeva ca "tvam amma ajja ādim katvā mama mātā" ti Visākham attano mātutthāne thapesi. Tato patthāya Visākhā Migāramātā nāma jātā.

Sā ekadivasam nakkhattasamaye vattante "antonagare guṇo natthī"ti dāsīhi parivutā Satthu dhammakatham sotum gacchantī "Buddhānam santikam

uddhatavesena¹ gantum ayuttan"ti mahālatāpasādhanam omuñcitvā dāsiyā hatthe datvā Satthāram upasankamitvā abhivādetvā ekamantam nisīdi, Satthā dhammakatham kathesi. Sā dhammadesanāpariyosāne Dasabalam vanditvā nagarābhimukhā pāyāsi. Sāpi dāsī attanā gahitapasādhanassa ṭhapitaṭṭhānam asallakkhetvā gacchantī pasādhanatthāya paṭinivatti. Atha nam Visākhā "kaham pana te tam ṭhapitan"ti paṭipucchi. Gandhakuṭipariveṇe ayyeti. Hotu je gantvā āhara, Gandhakuṭipariveṇe ṭhapitakālato paṭṭhāya āharāpanam² nāma amhākam ayuttam. Tasmā tam vissajjetvā daṇḍakammam karissāma. Tattha pana ṭhapite ayyānam balibodho hotīti.

Punadivase Satthā bhikkhusamghaparivāro Visākhāya nivesanadvāram sampāpuni. Nivesane ca nibaddhapaññattāni āsanāni. Visākhā Satthu pattam ganhitvā Satthāram geham pavesetvā paññattāsanesuyeva nisīdāpetvā katabhattakicce Satthari tam pasādhanam āharitvā Satthu pādamūle nikkhipitvā "idam bhante tumhākam dammī"ti āha. Satthā "alankāro nāma pabbajitānam na vattatī"ti patikkhipi. Jānāmi bhante, aham pana imam agghāpetvā dhanam gahetvā tumhākam vasanagandhakutim kāressāmīti. Tadā Satthā adhivāsesi. Sāpi tam agghāpetvā navakoṭidhanam gahetvā gabbhasahassapatimandite Pubbārāmavihāre Tathāgatassa vasanagandhakutim kāresi. Visākhāya pana nivesanam pubbanhasamaye kāsāvapajjotam isivātapativātameva<sup>3</sup> hoti Anāthapindikassa geham viva. Tassāpi gehe sabbabhattāni patiyattāneva ahesum. Sā pubbanhasamaye bhikkhusamghassa āmisasangaham katvā pacchābhatte bhesajjāni ceva atthavidhapānāni ca ganhāpetvā vihāram gantvā bhikkhusamghassa datvā pacchā Satthu dhammadesanam sutvā āgacchati. Satthā aparabhāge upāsikāyo patipātiyā thānantaresu thapento Visākham Migāramātaram dāyikānam aggatthāne thapesīti.

# Khujjuttarā-sāmāvatīvatthu

260-261. Tatiyacatutthesu **bahussutānaṁ yadidaṁ Khujjuttarā**, **mettāvihārīnaṁ yadidaṁ Sāmāvatī**ti bahussutānaṁ upāsikānaṁ Khujjuttarā,

<sup>1.</sup> Uttamavesena (Ka)

mettāvihārīnam Sāmāvatī aggāti dasseti. Tā kira dvepi Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe paṭisandhim gaṇhitvā aparabhāge "Satthu dhammakatham sossāmā"ti vihāram agamamsu. Tattha Khujjuttarā Satthāram ekam upāsikam bahussutānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sāmāvatīpi ekam upāsikam mettāvihārīnam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Tāsam dvinnampi yāvajīvam kusalam katvā devaloke nibbattitvā devamanussesu samsarantīnamyeva kappasatasahassam atikkantam.

Atha amhākam Satthu nibbattito puretarameva Allakapparaṭṭhe¹ ahivātakarogo nāma udapādi. Ekekasmim gehe ekappahāreneva dasapi vīsampi timsampi janā² maranti, tiroraṭṭham gatā pana jīvitam labhanti. Tam³ ñatvā eko puriso attano puttadāram ādāya "aññam raṭṭham gamissāmī"ti tato nikkhami. Athassa ghare gahitapātheyyam antarāmagge kantāre anuttiṇṇeyeva⁴ parikkhayam agamāsi. Tesam sarīrabalam parihāyi, sakim mātā puttam ukkhipati, sakim pitā. Athassa pitā cintesi "amhākam sarīrabalam parihīnam, puttam ukkhipitvā gacchantā kantāram nittharitum na sakkhissāmā"ti. So tassa mātaram ajānāpetvāva udakakiccena ohīno viya puttam magge nisīdāpetvā ekakova maggam paṭipajji. Athassa bhariyā āgamanam olokayamānā ṭhitā hatthe puttam adisvā viravamānā gantvā kaham me sāmi putto"ti āha. Ko te puttena attho, jīvamānā puttam labhissāmāti. Sā "atisāhasiko vatāyam puriso"ti vatvā "gaccha tvam, nāham tādisena saddhim gamissāmī"ti āha. So "anupadhāretvā me bhadde katam, khametam mayhan"ti vatvā puttam ādāyāgato⁵.

Te tam kantāram samatikkamitvā sāyam ekam gopālakakulam sampāpuņimsu. Tamdivasanca gopālakakulavāsino nirudakapāyāsam pacimsu. Te te disvā "ime ativiya chātakā"ti pāyāsassa mahābhājanam pūretvā uļunkapūram sappim āsincitvā adamsu. Tesu tam pāyāsam bhunjantesu sā itthī pamāneneva bhunji, puriso pana pamānātikkantam

<sup>1.</sup> Vajjiratthe (Sī), Mallaratthe (Ka)

<sup>4.</sup> Atinneyeva (Syā)

<sup>2.</sup> Dasapi vīsatipi janā (Sī)

<sup>3.</sup> Labhantīti (Ka)

<sup>5.</sup> Ādāya gato (Ka)

bhuñjitvā jīrāpetum asakkonto rattibhāgasamanantare kālamakāsi. So kālam karonto tesu sālayabhāvena gopālakānam gehe sunakhiyā kucchismim paṭisandhim gaṇhi. Sunakhī nacirasseva vijātā. Gopālako tam kukkuram sassirikam disvā piṇḍena palobhetvā attani uppannasineham gahetvā saddhimeva carati.

Athekadivasam eko Paccekabuddho bhikkhācāravelāya gopālakassa gharadvāram sampatto. Sopi tam disvā bhikkham datvā attānam nissāya vasanatthāya patiñnam ganhi. Paccekabuddho gopālakakulassa avidūre thāne ekasmim vanasande vāsam upagato. Gopālako tassa santikam gacchanto tam kukkuram gahetvāva gacchati, antarāmagge ca vālamigatthāne vālamigānam palāyanattham rukkhe vā pāsāne vā pahāram deti, sopi kukkuro tassa karanavidhānam vavatthapeti. Athekadivasam so gopālako Paccekabuddhassa santike nisīditvā "bhante amhākam sabbakālam āgamanam nāma na hoti. Ayam pana kukkuro cheko, imassa āgatasaññāya amhākam gehadvāram āgaccheyyāthā"ti āha. So ekadivasam "Paccekabuddham ganhitvā ehī"ti kukkuram pesesi. Kukkuro tassa vacanam sutvā bhikkhācāravelāya gantvā Paccekabuddhassa pādamūle urena nipajji. Paccekabuddho "ayam mama santikam agato"ti ñatva pattacīvaram adaya maggam paṭipajji. So tassa vīmamsanatthāya ukkamitvā<sup>1</sup> aññam maggam ganhi, kukkuro purato thatvā gopālakamaggam patipannakāle apasakki. Yasmim ca yasmim ca thāne vālamigānam palāyanattham gopālako rukkham vā pāsānam vā pahari, tam tam thānam patvā kukkuro mahāviravam viravi. Tassa saddena vāļamigā palāyanti. Paccekabuddhopi bhattakiccavelāya mahantam siniddhapindam tassa deti. Sopi pindalābhena Paccekabuddhe uttaritaram sineham karoti.

Gopālako temāsam vutthassa Paccekabuddhassa ticīvarappahonakam sāṭakam datvā "bhante sace vo ruccati, idheva vasatha. No ce ruccati, yathāsukham gacchathā"ti āha. Paccekabuddho gamanākāram dasseti. So gopālako Paccekabuddham anugantvā nivattati. Kukkuro Paccekabuddhassa aññattha gamanabhāvam ñatvā atisinehena uppannabalavasoko hadayaphālanam patvā kālam katvā Tāvatimsapure nibbatti. Athassa

Paccekabuddhena saddhim gamanakāle uccāsaddam katvā vāļamigānam palāpitabhāvena devatāhi saddhim kathentassa saddo sakaladevapuram chādetvā aṭṭhāsi. So teneva nāmadheyyam labhitvā **Ghosakadevaputto** nāma jāto. Athassa tasmim sampattim anubhavantassa manussapathe Kosambinagare Udeno nāma rājā rajjam paṭipajji. Tassa vatthu Majjhimapaṇṇāsake Bodhirājakumārasuttavaṇṇanāyam¹ vuttanayeneva veditabbam.

Tasmim pana rajjam kārayamāne Ghosakadevaputto cavitvā Kosambiyam ekissā rūpūpajīviniyā kucchimhi patisandhim ganhi. Sā dasamāsaccayena vijāyitvā puttabhāvam natvā sankārakūte chaddāpesi. Tasmim khane Kosambisetthino kammantiko patova setthigharam gacchanto "kim nu kho imam kākehi samparikinnan"ti gantvā dārakam disvā "mahāpuññavā esa dārako bhavissatī"ti ekassa purisassa hatthe geham pesetvā setthigharam agamāsi. Setthipi rājūpatthānavelāya rājakulam gacchanto antarāmagge purohitam disvā "ajja kim nakkhattan" ti pucchi. So tattheva thito ganetvā asukam nāma nakkhattam, ajja iminā nakkhattena jātadārako imasmim nagare setthitthānam labhissatī"ti āha. So tassa katham sutvā vegena gharam pesesi "imassa purohitassa dve kathā nāma natthi, gharanī ca me garugabbhā, jānātha tāva nam vijātā vā no vā"ti. Te gantvā jānitvā "ayya na tāva vijātā" ti āhamsu. Tena hi gacchatha, imasmim nagare ajja jātadārakam pariyesathāti. Te pariyesantā tassa setthino kammantikassa gehe tam dārakam disvā setthino ārocayimsu. Tena hi gacchatha bhane, tam kammantikam pakkosathāti. Te tam pakkosimsu. Atha nam setthi "gehe kira te dārako atthī''ti pucchi. Āma ayyāti. Tam dārakam amhākam dehīti. Na demi ayyāti. Handa sahassam ganhitvā dehīti. So "ayam jīveyya vā mareyya vā, dujjānamidan"ti sahassam ganhitvā adāsi.

Tato seṭṭhi cintesi "sace me bhariyā dhītaraṁ vijāyissati, imameva puttaṁ karissāmi. Sace puttaṁ vijāyissati, māressāmī"ti. Cintetvā gehe posesi. Athassa bhariyā katipāhaccayena puttaṁ vijāyi. Tato seṭṭhi "evaṁ taṁ gāvo madditvā māressantī"ti cintetvā

"Imam dārakam vajadvāre nipajjāpethā" ti āha. Tam tattha nipajjāpesum. Atha nam yūthapati usabho paṭhamam nikkhamanto disvā "evam tam aññe na maddissantī" ti catunnam pādānam antare katvā aṭṭhāsi. Atha nam gopālakā disvā "mahāpuñño esa dārako bhavissati, yassa tiracchānagatāpi gunam jānanti, patijaggissāma nan" ti attano geham nayimsu.

Sopi seṭṭhi tassa matabhāvaṁ anuvijjanto "gopālakehi nīto"ti sutvā puna sahassaṁ datvā āṇāpetvā āmakasusāne chaḍḍāpesi. Tasmiṁ ca kāle seṭṭhissa ghare ajapālako susānaṁ nissāya ajikā cāreti. Athekā dhenu ajikā dārakassa puññena maggā okkamma gantvā dārakassa khīraṁ datvā gatā. Tato nivattamānāpi tatheva gantvā khīramadāsi. Ajapālako cintesi "ayaṁ ajikā pātopi imasmā ṭhānā okkamitvā gatā, kiṁ nu kho etan"ti gantvā olokento taṁ dārakaṁ disvā "mahāpuñño esa dārako, tiracchānagatāpissa guṇaṁ jānanti, paṭijaggissāmi nan"ti gahetvā gehaṁ gato.

Punadivase¹ seṭṭhi "mato nu kho dārako, na mato"ti olokāpento ajapālakena gahitabhāvaṁ ñatvā sahassaṁ datvā āṇāpetvā "sve imaṁ nagaraṁ eko satthavāhaputto pavisissati, imaṁ dārakaṁ netvā cakkamagge ṭhapetha, evaṁ taṁ sakaṭacakkaṁ chindantaṁ gamissatī"ti āha. Taṁ tattha nikkhittaṁ satthavāhaputtassa purimasakaṭe goṇā disvā cattāro pāde thambhe viya otāretvā aṭṭhaṁsu. Satthavāho "kiṁ nu kho etan"ti tesaṁ ṭhitakāraṇaṁ olokento dārakaṁ disvā "mahāpuñño dārako, paṭijaggituṁ vaṭṭatī"ti gaṇhitvā agamāsi.

Seṭṭhipi tassa cakkapathe matabhāvaṁ vā amatabhāvaṁ vā olokāpento satthavāhena gahitabhāvaṁ ñatvā tassapi sahassaṁ datvā āṇāpetvā nagarato avidūre ṭhāne papāte pātāpesi. So tattha papatanto naļakārānaṁ kammakaraṇaṭṭhāne ekasālāya² patito. Sā tassa puññānubhāvena satavihatakappāsapicusamphassasadisā ahosi. Atha naṁ naļakārajeṭṭhako "puññavā esa dārako, paṭijaggituṁ

vaṭṭatī''ti gaṇhitvā gehaṁ gato. Seṭṭhi dārakassa papātato patitaṭṭhāne matabhāvaṁ vā amatabhāvaṁ vā pariyesāpento naļakārajeṭṭhakena gahitabhāvaṁ ñatvā tassapi sahassaṁ datvā āṇāpesi.

Aparabhāge seṭṭhissa sakaputtopi sopi ubho vayappattā ahesum. Seṭṭhi puna Ghosakadārakassa¹ māraṇupāyam cintento attano kumbhakārassa geham gantvā "ambho mayham gehe evarūpo eko avajātadārako atthi, tam dārakam yamkiñci katvā māretum vaṭṭati rahassenā"ti āha². So ubhopi kaṇṇe pidahitvā "evarūpam nāma bhāriyam katham kathetum na vaṭṭatī"ti āha. Tato seṭṭhi "ayam mudhā na karissatī"ti cintetvā "handa bho sahassam gaṇhitvā etam kammam nipphādehī"ti āha. Lañjam nāma abhinnam bhindati, tasmā so sahassam labhitvā sampaṭicchitvā "aham ayya asukadivase nāma āvāpam³ ālimpessāmi, tadā tam dārakam asukavelāya nāma pesehī"ti āha. Seṭṭhipi kho tassa vacanam sampaṭicchitvā tato paṭṭhāya divase gaṇento kumbhakārena vuttadivasassa sampattabhāvam ñatvā Ghosakakumāram pakkosāpetvā "amhākam tāta asukadivase nāma bahūhi bhājanehi attho, tvam amhākam kumbhakārassa santikam gantvā 'pitarā kira me tumhākam ekam kathitam atthi, tam ajja nipphādehī'ti vadehī"ti āha. So "sādhū"ti tassa vacanam sampaṭicchitvā nikkhami.

Atha nam antarāmagge seṭṭhissa sakaputto guļakīļam kīļanto disvā vegena gantvā "aham bhātika dārakehi saddhim kīļanto ettakam nāma jito, tam me paṭijinitvā dehī"ti āha. So "mayham idāni okāso natthi, pitā mam accāyikakammena kumbhakārassa santikam pahiṇī"ti āha. Itaro "aham bhātika tattha gamissāmi, tvam imehi saddhim kīļitvā mayham lakkham paccāharitvā dehī"ti āha. "Tena hi gacchā"ti attano kathitasāsanam tassa kathetvā dārakehi saddhim kīļi. Sopi kumāro kumbhakārassa santikam gantvā tam sāsanam ārocesi. So "sādhu tāta nipphādessāmī"ti tam kumāram gabbham pavesetvā<sup>4</sup> tikhiṇāya vāsiyā khaṇḍākhaṇḍikam chinditvā<sup>5</sup> cāṭiyam pakkhipitvā cāṭimukham

<sup>1.</sup> Punassa dārakassa (Ka)

<sup>2.</sup> Vattatīti rahassena āha (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Āmam (Ka)

<sup>4.</sup> Gabbhe thapetvā (Ka)

<sup>5.</sup> Katvā (Sī)

pidahitvā bhājanantare ṭhapetvā āvāpam<sup>1</sup> ālimpesi. Ghosakakumāro bahū jinitvā kaniṭṭhassa āgamanam olokento nisīdi. So tam cirāyamānam ñatvā "kim nu kho cirāyatī"ti kumbhakāragehasabhāgam<sup>2</sup> gantvā katthaci aditvā "geham gato bhavissatī"ti nivattitvā geham agamāsi.

Seṭṭhi naṁ dūratova āgacchantaṁ disvā "kiṁ nu kho kāraṇaṁ bhavissati, mayā esa māraṇatthāya kumbhakārassa santikaṁ pahito, so dāni puna idhevāgacchatī"ti āgacchantaṁyeva naṁ "kiṁ tāta kumbhakārassa santikaṁ na gatosī"ti āha. Āma tāta na gatomhīti. Kasmā tātāti. So attano nivattakāraṇañca kaniṭṭhabhātikassa tattha gatakāraṇañca ārocesi. Seṭṭhi tassa vacanassa sutakālato paṭṭhāya mahāpathaviyā ajjhotthaṭo viya hutvā "kiṁ nāmetaṁ tvaṁ vadasī"ti vipphandacitto³ vegena kumbhakārassa santikaṁ gantvā aññesaṁ santike akathanīyabhāvena "pekkha bho, pekkha bho"ti āha. Kiṁ pekkhāpesi tvaṁ, niṭṭhitaṁ etaṁ kammanti. So tatova nivattitvā gehaṁ agamāsi. Tato paṭṭhāya cassa cetasikarogo uppajji.

So tasmim kāle tena saddhim abhuñjitvā (āsam bhinditvā)<sup>4</sup> "yena kenaci upāyena mama puttassa sattuno antarameva<sup>5</sup> passitum vaṭṭatī"ti ekam paṇṇam likhitvā Ghosakakumāram pakkositvā "tvam imam paṇṇam ādāya asukagāme nāma amhākam kammantiko atthi, tassa santikam gantvā imam paṇṇam datvā 'imasmim kira paṇṇe sāsanam sīgham karohī'ti vada. Antarāmagge amhākam sahāyako gāmakaseṭṭhi nāma eko seṭṭhi atthi, tassa gharam gantvā bhattam bhuñjitvā gaccheyyāsī"ti ca mukhasāsanam<sup>6</sup> adāsi. So seṭṭhim vanditvā paṇṇam gahetvā nikkhanto antarāmagge gāmakaseṭṭhissa vasanaṭṭhānam gantvā tassa geham pucchitvā tam bahidvārakoṭṭhake nisīditvā massuparikammam karontam vanditvā aṭṭhāsi. "Kuto āgacchasi tātā"ti ca vutte "Kosambiseṭṭhino puttomhi tātā"ti āha. So "amhākam sahāyaseṭṭhino putto"ti haṭṭhatuṭṭho ahosi.

- 1. Āmam (Ka)
- 3. Kinnāmetam saccam vadasīti utrastacitto (Sī)
- 5. Anatthameva (Sī)

- 2. Kumbhakārageham vegena (Ka)
- 4. ( ) natthi Sīhalapotthake.
- 6. Sukhasāsanam (Ka)

Tasmim ca khane tassa setthino dhītāya ekā dāsī setthidhītu pupphāni āharitum gacchati. Atha nam setthi āha "tvam amma etam kammam thapetvā Ghosakakumārassa pāde dhovitvā savanam attharitvā dehī''ti. Sā tathā katvā āpanam gantvā setthidhītu pupphāni āhari. Setthidhītā tam disvā "tvam ajja ciram bahi papancesi"ti tassa kujihitva "kim te ettakam kalam ettha katan"ti āha. "Mā kathesi ayye, mayā evarūpo naditthapubbo, tuyham kira pitu sahāyakasetthino putto eko, na sakkā tassa rūpasampattim kathetum. Setthi mam pupphānam atthāya gacchantim 'tassa kumārassa pāde dhovitvā sayanam attharitvā dehī'ti āha, tenāham bahi ciram papañcesin"ti. Sāpi kho setthidhītā tassa kumārassa catutthe attabhāve gharasāminī ahosi, tasmā tassā vacanassa sutakālato patthāya neva attano thitabhāvam, na nisinnabhāvam aññāsi. Sā tameva dāsim gahetvā tassa nipannaṭṭhānaṁ gantvā taṁ niddāyamānaṁ oloketvā dussante¹ pannaṁ disvā "kim nu kho etam pannan"ti kumāram anutthāpetvāva pannam gahetvā vācetvā" Ayam attano maranapannam sayameva gahetvā āgacchatī"ti tam pannam phāletvā tasmim appabuddheyeva "mayā tava santikam putto pesito, sahāyakassa me gāmakasetthissa vayappattā dārikā atthi, tvam sīgham amhākam ānāpavattitthāne uppādam dhanam ganhitvā sabbasatena mama puttassa gāmakasetthino dhītaram gahetvā mangalam karohi. Mangale ca nitthite 'iminā me vidhānena² katan'ti mayham sāsanam pesehi. Aham tava idha kattabbam janissami"ti pannam likhitva tameva lañchanam datvā pathamam baddhaniyāmeneva dussante bandhi.

Sopi kho kumāro taṁdivasaṁ tattha vasitvā punadivase seṭṭhiṁ āpucchitvā kammantikassa gāmaṁ gantvā paṇṇaṁ adāsi. Kammantiko paṇṇaṁ vācetvā gāmike sannipātetvā "tumheva maṁ na gaṇetha, mama sāmī attano jeṭṭhaputtassa sabbasatena dārikaṁ ānetuṁ³ mayhaṁ santikaṁ pesesi, vegena imasmiṁ ṭhāne uppādaṁ sampiṇḍethā"ti sabbaṁ maṅgalasakkāraṁ sajjetvā gāmakaseṭṭhissa sāsanaṁ pesetvā sampaṭicchāpetvā sabbasatena maṅgalakiriyaṁ niṭṭhāpetvā Kosambiseṭṭhissa paṇṇaṁ pahiṇi "mayā tumhehi pahitapaṇṇe sāsanaṁ sutvā idañcidañca katan"ti.

Seṭṭhi taṁ sāsanaṁ sutvā aggidaḍḍho viya "idāni naṭṭhomhī"ti cintanavasena lohitapakkhandikarogaṁ patvā "yena kenaci taṁ upāyena pakkositvā¹ mama santakassa assāmikaṁ karissāmī"ti "maṅgalassa niṭṭhitakālato paṭṭhāya kasmā mayhaṁ putto bahi hoti, sīghaṁ āgacchatū"ti sāsanaṁ pesesi. Sāsanaṁ sutvā kumāre gantuṁ āraddhe² seṭṭhidhītā cintesi "ayaṁ bālo maṁ³ nissāya imaṁ sampattiṁ alatthanti na jānāti, yaṁkiñci katvā imassa gamanapaṭibāhanupāyo kātuṁ vaṭṭatī"ti. Tato naṁ āha "kumāra mā ativegena gacchāhi⁴, kulagāmaṁ gacchantena nāma attano parivacchaṁ katvā gantuṁ vaṭṭatī"ti.

Kosambakaseṭṭhipi tassa cirāyanabhāvaṁ ñatvā puna sāsanaṁ pahiṇi "kasmā me putto cirāyati, ahaṁ lohitapakkhandikarogaṁ patto, jīvantameva maṁ āgantvā daṭṭhuṁ vaṭṭatī"ti. Tasmiṁ kāle seṭṭhidhītā tassa ārocesi "na eso tava pitā, tvaṁ pana 'pitā'ti saññaṁ karosi. Esa tava māraṇatthāya kammantikassa paṇṇaṁ pahiṇi, ahaṁ taṁ paṇṇaṁ apanetvā aññaṁ sāsanaṁ likhitvā tava etaṁ sampattiṁ uppādayiṁ. Esa taṁ 'aputtaṁ⁵ karissāmī'ti pakkosati, etassa kālakiriyaṁ āgamehī"ti. Athassa dharamānakasseva kālakatabhāvaṁ sutvā⁶ Kosambinagaraṁ agamāsi. Seṭṭhidhītāpi tassa bahiyeva² saññaṁ adāsi "tvaṁ pavisanto sakalagehe tava ārakkhaṁ ṭhapentova pavisāhī"ti. Sayampi seṭṭhiputtena saddhimeva pavisitvā ubho hatthe ukkhipitvā rodantī viya hutvā andhakāraṭṭhāne nipannakassa seṭṭhissa santikaṁ gantvā sīseneva hadayaṁ pahari. So dubbalatāya teneva pahārena kālamakāsi.

Kumāropi pitu sarīrakiccam katvā "tumhe mahāseṭṭhissa mam sakaputtoti<sup>8</sup> vadathā"ti pādamūlikānam lañjam adāsi. Tato sattame divase rājā "seṭṭhiṭṭhānāraham ekam laddhum vaṭṭatī"ti "seṭṭhissa saputtakaniputtakabhāvam jānāthā"ti pesesi. Seṭṭhipādamūlikā rañño seṭṭhissa saputtabhāvam kathayimsu. Rājā "sādhū"ti sampaṭicchitvā

- 1. Pakkosāpetvā (Ka) 2. Kumāro gantum āraddho (Sī) 3. Kam (Sī)
- 4. Mā ativegāyi (Sī) 5. Tava aputtattam (Ka)
- 6. Dharamāne agantvā tassa dubbalabhāvam sutvā (Ka)
- 7. Setthidhītāpissa pageva (Sī) 8. Puttoti (Ka) 9. Sakaputtabhāvam (Sī)

tassa seṭṭhiṭṭhānaṁ adāsi. So Ghosakaseṭṭhi nāma jāto. Atha naṁ bhariyā āha "ayyaputta tvampi avajāto, ahampi duggatakule nibbattā. Pubbe katakusalavasena pana evarūpaṁ sampattiṁ alabhimha, adhunāpi kusalaṁ karissāmā"ti. So "sādhu bhadde"ti sampaṭicchitvā devasikaṁ sahassaṁ vissajjetvā dānaṁ paṭṭhapesi.

Tasmim samaye tāsam dvinnam janānam Khujjuttarā¹ devalokato cavitvā Ghosakaseṭṭhissa gehe dhātiyā kucchismim paṭisandhim gaṇhi. Sā jātakāle khujjā ahosīti Khujjuttarātevassā nāmam akamsu. Sāmāvatīpi devalokato cavitvā Bhaddavatiyaraṭṭhe Bhaddiyanagare Bhaddavatiyaseṭṭhissa gehe paṭisandhim gaṇhi, Sāmātissā nāmam akamsu. Aparabhāge tasmim nagare chātakabhayam uppajji, manussā chātakabhayabhītā yena vā tena vā gacchanti. Tadā ayam Bhaddavatiyaseṭṭhi bhariyāya saddhim mantesi "bhadde imasmim² chātakabhayassa anto na paññāyati, Kosambinagare amhākam sahāyakassa Ghosakaseṭṭhissa santikam gacchāma, na so amhe disvā pamajjissatī"ti. Tassa kira so seṭṭhi adiṭṭhasahāyako ahosi, tasmā evamāha. So sesajanam nivattāvetvā bhariyañca dhītarañca gaṇhitvā Kosambinagarassa maggam paṭipajji. Te tayopi antarāmagge mahādukkham anubhavantā anupubbena Kosambim patvā ekāya sālāya nivāsam akamsu.

kapaṇaddhikavanibbakayācakānaṁ mahādānaṁ dāpesi. Athāyaṁ Bhaddavatiyaseṭṭhi cintesi "na sakkā amhehi imināva kapaṇavesena sahāyakassa attānaṁ dassetuṁ, sarīre pākatike jāte sunivatthā supārutā seṭṭhiṁ passissāmā"ti. Te ubhopi dhītaraṁ Ghosakaseṭṭhissa dānaggaṁ pahiṇiṁsu. Sā attano bhattaṁ āharaṇatthāya bhājanaṁ gahetvā dānaggaṁ gantvā ekasmiṁ okāse lajjamānarūpā aṭṭhāsi. Taṁ disvā dānakammiko cintesi "sesajanā³ sammukhasammukhaṭṭhāne kevaṭṭā macchavilope⁴ viya mahāsaddaṁ katvā ganhitvā gacchanti, ayaṁ pana dārikā kuladhītā

Ghosakasetthipi kho attano gharadvāre

bhavissati, upadhisampadāpissā atthī"ti.

Tato naṁ āha "tvaṁ amma kasmā sesajano viya gaṇhitvā na gacchasī"ti. Tāta evarūpaṁ sambādhaṭṭhānaṁ kinti katvā pavisāmīti. Amma kati pana janā tumheti. Tayo janā tātāti. So tayo bhattapiṇḍe adāsi. Sā taṁ bhattaṁ mātāpitūnaṁ adāsi, pitā dīgharattaṁ chātakattā¹ atirekaṁ bhuñjitvā kālamakāsi. Sā punadivase gantvā dveyeva bhattapiṇḍe gaṇhi. Taṁdivasaṁ seṭṭhibhariyā bhattena ca kilantatāya seṭṭhino ca maraṇasokena rattibhāgasamanantare kālamakāsi. Sā punadivase seṭṭhidhītā ekameva bhattapiṇḍaṁ gaṇhi. Dānakammiko tassā kiriyaṁ upadhāretvā "amma tayā paṭhamadivase tayo piṇḍā gahitā, punadivase dve, ajja ekameva gaṇhasi. Kiṁ nu kho kāraṇan"ti pucchi. Sā taṁ kāraṇaṁ kathesi. Kataragāmavāsino pana amma tumheti. Sā tampi kāraṇaṁ nippadesato kathesi. "Amma evaṁ sante tvaṁ amhākaṁ seṭṭhidhītā² nāma ahosi, mayhañca aññā dārikā natthi, tvaṁ ito paṭṭhāya mama dhītā ammā"ti taṁ dhītaraṁ katvā gaṇhi.

Sā uṭṭhāya samuṭṭhāya dānagge mahāsaddaṁ sutvā "kasmā ayaṁ tāta uccāsaddamahāsaddo"ti āha. Amma mahājanassa antare nāma appasaddaṁ kātuṁ na sakkāti. Ahamettha upāyaṁ jānāmi tātāti. Kiṁ kātuṁ vaṭṭati ammāti. Samantā vatiṁ katvā dve dvārāni yojetvā anto bhājanāni ṭhapāpetvā ekena dvārena pavisitvā bhattaṁ gaṇhitvā ekena dvārena nikkhamanaṁ karotha tātāti. Sādhu ammāti punadivasato paṭṭhāya tathā kāresi. Tato paṭṭhāya dānaggaṁ padumassaraṁ³ viya sannisinnasaddaṁ ahosi.

Tato Ghosakaseṭṭhi pubbe dānaggasmiṁ uccāsaddamahāsaddaṁ sutvā tadā taṁ asuṇanto dānakammikaṁ pakkosāpetvā pucchi "tvaṁ ajja dānaṁ na dāpesī"ti. Dinnaṁ ayyāti. Atha kasmā pubbe viya dānagge saddo na suyyatīti. Āma ayya ekā me dhītā atthi, ahaṁ tāya kathita-upāye ṭhatvā dānaggaṁ nissaddamakāsinti. Tava dhītā nāma natthi, kuto te dhītā laddhāti. So vañcetuṁ asakkuṇeyyabhāvena seṭṭhissa sabbaṁ dhītu āgamanavidhānaṁ kathesi. Kasmā pana bho tvaṁ evarūpaṁ bhāriyaṁ kammamakāsi. Tvaṁ ettakaṁ addhānaṁ mama dhītaraṁ attano santike vasamānaṁ

<sup>1.</sup> Chātajjhatto (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Dhītā (Ka)

<sup>3.</sup> Pakkadhūpanam (Sī), vūpasamanam (Syā), dhūpasaram (Ka)

nārocesi, vegena taṁ amhākaṁ gehaṁ āṇāpehīti. So tassa vacanaṁ sutvā akāmako¹ āṇāpesi. Tato paṭṭhāya seṭṭhi taṁ dhītuṭṭhāne ṭhapetvā "dhītu sakkāraṁ karomī"ti attano samānajātikehi kulehi dhītu samānavayāni pañca kumārikasatāni tassā parivāramakāsi.

Athekadivasam Udeno rājā nagare anusancaranto tam Sāmāvatim tāhi kumārīhi parivāritam kīlamānam disvā "kassāyam dārikā"ti pucchitvā "Ghosakasetthissa dhītā" ti sutvā sassāmika-assāmikabhāvam pucchi. Tato assāmikabhāve kathite "gacchatha setthino kathetha 'tumhākam dhītaram rājā icchatī'ti". Tam sutvā setthi "amhākam aññā dārikā natthi, ekadhītikam sapattivāse dātum na sakkomā"ti. Rājā tam katham sutvā setthim ca setthibhariyañca bahi katvā sakalageham lanchāpesi. Sāmāvatī bahi kīļitvā āgacchantī mātāpitaro bahi nisinnake disvā "ammatātā kasmā idha nisinnatthā"ti. Te tam kāranam kathayimsu. Ammatātā kasmā tumhe imam pativacanam na jānātha<sup>2</sup> "mama dhītā sapattivāse vasantī ekikā vasitum na sakkhissati, sacassā parivārā pañcasatā kumāriyo vasāpetha, evam vasissatī''ti. Idāni evam kathāpetha tātāti. "Sādhu amma mayam tava cittam na jānimhā"ti vatvā te tathā kathayimsu. Rājā uttaritaram pasīditvā sahassampi hotu, sabbā ānethā"ti āha. Atha nam bhaddakena nakkhattamuhuttakena pañcamātugāmasataparivāram rājageham nayimsu. Rājā tā pañcasatāpi tassāyeva parivāram katvā abhisekam katvā visum<sup>3</sup> ekasmim pāsāde vasāpesi.

Tena ca samayena Kosambiyam Ghosakaseṭṭhi Kukkuṭaseṭṭhi Pāvārikaseṭṭhīti tayo janā aññamaññam sahāyakā honti. Te tayopi janā pañcasate tāpase paṭijagganti. Tāpasāpi cattāro māse tesam santike vasitvā aṭṭha māse Himavante vasanti. Athekadivasam te tāpasā Himavantato āgacchantā mahākantāre tasitā kilantā ekam mahantam vaṭarukkham patvā tattha adhivatthāya devatāya santikā saṅgaham paccāsīsantā nisīdimsu. Devatā sabbālaṅkāravibhūsitam hattham

pasāretvā tesam pānīyapānakādīni datvā kilamatham paṭivinodesi. Te devatāya ānubhāvena vimhitā pucchimsu "kim nu kho devate kammam katvā tayā ayam sampatti laddhā"ti. Devatā āha—loke Buddho nāma Bhagavā uppanno, so etarahi Sāvatthiyam viharati. Anāthapiṇḍiko gahapati tam upaṭṭhāti. So uposathadivasesu attano bhatakānam pakatibhattavetanameva datvā uposatham kārāpesi. Athāham ekadivasam majjhanhike pātarāsatthāya āgato kañci bhatakam kammam karontam adisvā "ajja manussā kasmā kammam na karontī"ti pucchim. Tassa me etamattham ārocesum. Athāham etadavocam "idāni upaḍḍhadivaso gato, sakkā nu kho upaḍḍha-uposatham¹ kātun"ti. Tato seṭṭhissa paṭivedetvā "sakkā kātun"ti āha². Svāham upaḍḍhadivasam uposatham samādiyitvā tadaheva kālam katvā imam sampattim paṭilabhinti.

Atha te tāpasā "Buddho kira uppanno"ti sañjātapītimojjā tato Sāvatthim gantukāmā hutvāpi "bahūpakārā no upaṭṭhākaseṭṭhino, tesampi imamattham ārocessāmā"ti Kosambim gantvā seṭṭhīhi katasakkārabahumānā "tadaheva mayam gacchāmā"ti āhamsu. "Kim bhante turitattha, nanu tumhe pubbe cattāro pañca māse vasitvā gacchathā"ti vuttā tam pavattim ārocesum. "Tena hi bhante saheva³ gacchāmā"ti ca vutte "gacchāma mayam, tumhe saṇikam āgacchathā"ti Sāvatthim gantvā Bhagavato santike pabbajitvā arahattam pāpunimsu.

Tepi seṭṭhino pacchā pañcasatapañcasatasakaṭaparivārā Sāvatthiṁ gantvā Jetavanato avidūre ṭhāne khandhāvāraṁ bandhitvā Satthu santikaṁ gantvā pañcapatiṭṭhitena vanditvā ekamantaṁ nisīdiṁsu. Satthā tesaṁ cariyāvasena dhammaṁ desesi. Desanāpariyosāne tayopi sotāpattiphale patiṭṭhāya svātanāya nimantetvā punadivase Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ datvā teneva niyāmena ajjatanāya svātanāyāti nimantetvā addhamāsaṁ khandhāvārabhattaṁ nāma datvā Satthāraṁ attano nagaraṁ āgamanatthāya yāciṁsu. Satthā "suññāgāre Tathāgatā abhiramantī"ti⁴ kathesi. Te "aññātaṁ bhante"ti vatvā "tumhe amhehi pahitasāsanena āgaccheyyāthā"ti

<sup>1.</sup> Uposatham (Ka)

<sup>2.</sup> Sakkā karotūti āhamsu (Sī)

<sup>3.</sup> Sabbe (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Tathāgatānam abhiratabhāvam (Sī)

vatvā Satthāram vanditvā tikkhattum padakkhiņam katvā attano nagarameva āgantvā tayopi janā sake sake uyyāne vihāre kārāpesum. Ghosakaseṭṭhinā kārito Ghositārāmo nāma jāto, Kukkuṭaseṭṭhinā kārito Kukkuṭārāmo nāma jāto, Pāvārikaseṭṭhinā kāritam Pāvārikambavanam nāma jātam. Te vihāre kārāpetvā Satthu dūtam pahiṇimsu "Satthā amhākam saṅgaham kātum imam nagaram āgacchatū"ti. Satthā "Kosambim gamissāmī"ti mahābhikkhusamghaparivāro cārikam nikkhamanto antarāmagge Māgaṇḍiyabrāhmaṇassa arahattūpanissayam disvā gamanam vicchinditvā Kururaṭṭhe Kammāsadammam nāma nigamam agamāsi.

Tasmim samaye Māgaṇḍiyo sabbarattim bahigāme aggim juhitvā pātova antogāmam pavisati. Satthāpi punadivase antogāmam piṇḍāya pavisanto paṭipathe Māgaṇḍiyabrāhmaṇassa attānam dassesi. So Dasabalam disvā cintesi "aham ettakam kālam mama dhītu rūpasampattiyā sadisam dārakam pariyesanto carāmi, rūpasampattiyā ca satipi evarūpam gahitapabbajjameva patthesim¹. Ayam kho pana pabbajito abhirūpo dassanīyo mama dhītuyeva anucchaviko"ti vegena geham agamāsi. Tassa kira brāhmaṇassa pubbe eko pabbajitavamso atthi, tenassa pabbajitameva disvā cittam namati. So brāhmaṇim āmantesi "bhadde mayā ( )² evarūpo pabbajito nāma nadiṭṭhapubbo suvaṇṇavaṇṇo brahmavaṇṇo mama dhītuyeva anucchaviko, sīgham me dhītaram alaṅkarohī"ti. Brāhmaṇiyā dhītaram alaṅkarontiyāva Satthā attano ṭhitaṭṭhāne³ padacetiyāni dassetvā antonagaram pāvisi.

Atha brāhmaņo brāhmaņiyā saddhim dhītaram gahetvā tam thānam āgacchanto antogāmam pavitthakāle āgatattā ito cito ca olokento Dasabalam adisvā brāhmaņim paribhāsati "tava kāraņam bhaddakam nāma natthi, tayi papañcam karontiyāva so pabbajito nikkhamitvā gato"ti. Brāhmaņa gato tāva hotu, kataradisābhāgena gatoti. Iminā disābhāgenāti Satthu gataṭṭhānam olokentova padacetiyāni disvā "bhadde imāni tassa purisassa padāni, ito gato bhavissatī"ti āha. Atha brahmanī Satthu Padacetiyam disvā

<sup>1.</sup> Patthemi (Sī, Syā)

<sup>2. (</sup>Evarūpam pabbajjam patthemi, ayam kho pana) (Ka)

<sup>3.</sup> Ditthatthane (Sya)

cintesi "bālo vatāyam brāhmaņo attano ganthamattassāpi attham na jānātī"ti tena saddhim parihāsam karontī āha "yāva bālo cāsi brāhmaņa, evarūpassa nāma purisassa dhītaram dassāmīti vadasi¹. Rāgena hi rattassa dosena duṭṭhassa mohena mūļhassa purisassa adam nāma evarūpam na hoti. Loke pana vivaṭacchadassa² Sabbaññubuddhassa etam padam passa brāhmaņa—

Rattassa hi ukkuṭikaṁ padaṁ bhave, Duṭṭhassa hoti avakaḍḍhitaṁ padaṁ. Mūḷhassa hoti sahasānupīḷitaṁ, Vivaṭacchadassa idamīdisaṁ padan"ti.

So brāhmaṇiyā ettakam kathentiyāpi asutvā "tvam nāma caṇḍā mukharā"ti āha. Tesam dvinnampi aññamaññam vivādam³ karontānamyeva Satthā piṇḍāya caritvā saddhim bhikkhusamghena katabhattakicco brāhmaṇassa dassanūpacāreneva nikkhami. Brāhmaṇo Satthāram dūratova āgacchantam disvā brāhmaṇim apasādetvā "ayam so puriso"ti haṭṭhapahaṭṭho Dasabalassa purato ṭhatvā "bho pabbajita aham pātova paṭṭhāya tam pariyesanto carāmi, imasmim Jambudīpe mama dhītāya samānarūpā itthī nāma natthi, purisopi tayā saddhim samānarūpo nāma natthi, mama dhītaram tuyham posanatthāya dammi, gaṇhāhi nan"ti āha. Atha nam Satthā "aham brāhmaṇa kāmaggavāsiniyo4 uttamarūpadharā nānāvaṇṇam katham kathentiyo mama palobhanatthameva5 āgantvā santike ṭhitā devadhītāpi na icchim, kimaṅgam pana imam gaṇhissāmī"ti vatvā imam gāthamāha—

"Disvāna taṇhaṁ aratiṁ ragañca, Nāhosi chando api methunasmiṁ. Kimevidaṁ muttakarīsapuṇṇaṁ, Pādāpi naṁ samphusituṁ na icche"ti<sup>6</sup>.

Māgaṇḍiyā cintesi "anatthikena nāma 'alan'ti vattumeva vaṭṭati. Ayam pana mama sarīram muttakarīsapuṇṇam nāma katvā 'pādāpi nam samphusitum na

- 1. Carasi (Sī)
- 3. Vādapaṭivādam (Sī)
- 5. Posanatthameva (Ka)

- 2. Vivattacchaddassa (Sī)
- 4. Kāmasamsaggavāsino (Ka)
- 6. Khu 1. 409 pitthe Suttanipāte.

icche'ti avoca, ekam issariyaṭṭhānam labhantī antaramevassa¹ passissāmī''ti āghātam bandhi. Satthā tam amanasikatvā cariyavasena brāhmaṇassa dhammadesanam ārabhi. Desanāpariyosāne ubhopi jāyampatikā anāgāmiphale patiṭṭhāya "idāni amhākam gharāvāsena attho natthī''ti dhītaram Māgaṇḍiyam² cūṭapitaram sampaṭicchāpetvā ubhopi pabbajitvā arahattam pāpuṇimsu. Atha rājā Udeno Cūṭamāgaṇḍiyena saddhim vohāram katvā Māgaṇḍiyadārikam rājānubhāvena geham ānetvā abhisekam katvā tassā pañcamātugāmasataparivārāya vasanaṭṭhānam³ visum pāsādam adāsi.

Satthāpi kho anupubbena cārikam caramāno Kosambinagaram sampāpuņi. Seṭṭhino Satthu āgamanam sutvā paccuggamanam katvā pañcapatiṭṭhitena vanditvā ekamantam nisinnā Bhagavantam etadavocum "ime bhante tayo vihārā tumhe uddissa katā, paṭiggaṇhatha bhante vihāre cātuddisassa saṃghassa saṅgahatthāyā"ti. Paṭiggahesi Bhagavā vihāre. Tepi setthino Satthāram svātanāya nimantetvā abhivādetvā gharam agamamsu.

Māgaṇḍiyāpi kho Satthu āgatabhāvaṁ sutvā chinnabhinnake dhutte pakkosāpetvā tesaṁ lañjaṁ datvā "tumhe samaṇaṁ Gotamaṁ iminā iminā ca niyāmena akkosathā"ti vatvā uyyojesi. Te Satthu antogāmaṁ pavisanavelāya saparivāraṁ Satthāraṁ nānāvidhehi akkosehi akkosiṁsu. Āyasmā Ānando Satthāraṁ āha "bhante evarūpe akkosanaṭṭhāne na vasissāma, aññaṁ nagaraṁ gacchāmā"ti. Satthā Ānanda Tathāgatā nāma aṭṭhahi lokadhammehi na kampanti, ayampi saddo sattāhaṁ nātikkamissati, akkosakānaṁyeva upari patissati, tvaṁ mā vitakkayitthā"ti. Tepi tayo nagaraseṭṭhino mahāsakkārena Bhagavantaṁ pavesetvā mahādānaṁ adaṁsu. Tesaṁ aparāparaṁ dānaṁ dadantānaṁyeva māso atikkami, atha nesaṁ etadahosi "Buddhā nāma sabbalokaṁ anukampamānā uppajjanti, aññesampi okāsaṁ dassāmā"ti. Tato te Kosambinagaravāsinopi janassa okāsaṁ akaṁsu. Tato paṭṭhāya nāgarāpi vīthisabhāgena gaṇasabhāgena mahādānaṁ denti.

Athekadivasam Satthā bhikkhusamghaparivuto mālākārajeṭṭhakassa gehe nisīdi. Tasmim khaņe Sāmāvatiyā upaṭṭhāyikā Khujjuttarā aṭṭha kahāpaṇe ādāya mālatthāya tam geham agamāsi. Mālākārajeṭṭhako tam disvā "amma Uttare ajja tuyham pupphāni dātum khaņo natthi, aham Buddhappamukham bhikkhusamgham parivisāmi¹. Tvampi parivesanāya sahāyikā hohi, evam ito paresam veyyāvaccakaraṇato muccissatī"ti āha. Tato Khujjuttarā attanā laddham bhojanam bhuñjitvā Buddhānam bhattagge veyyāvaccam akāsi. Sā Satthārā upanisinnakathāvasena kathitam dhammam sabbameva uggaṇhi. Anumodanam pana sutvā sotāpattiphale patiṭṭhāsi.

Sā aññesu divasesu cattārova kahāpane datvā pupphāni gahetvā gacchati, tasmim pana divase ditthasaccabhavena parasantake cittam anuppādetvā sabbeva attha kahāpaņe datvā pacchim pūretvā pupphāni ādāya Sāmāvatiyā santikam agamāsi. Atha nam sā pucchi "amma Uttare tvam aññesu divasesu na bahūni pupphāni āharasi, ajja pana bahukāni, kim no rājā uttaritaram pasanno"ti. Sā musāvāde abhabbatāya atīte attanā katam aniguhitvā sabbam kathesi. "Atha kasmā ajja bahūni pupphāni āharasī"ti vuttā ca<sup>2</sup> evamāha "aham ajja Dasabalassa dhammam sutvā amatam sacchākāsim, tasmā tumhe na vañcemī"ti. Tam sutvā "amma Uttare tayā laddham amatadhammam amhākampi dehī'ti sabbāva hattham pasārayimsu. Ayye evam datum na sakka, aham pana Satthara kathitaniyamena tumhakam dhammam desessāmi, tumhe attano hetumhi sati tam dhammam labhissathāti. Tena hi amma Uttare kathehīti. "Evam kathetum na sakkā, mayham uccam āsanam paññāpetvā tumhe nīcāsanesu nisīdathā"ti āha. Tā pañcasatāpi itthiyo Khujjuttarāya uccāsanam datvā sayam nīcāsanāni gahetvā nisīdimsu. Khujjuttarāpi sekkhapatisambhidāsu thatvā tāsam dhammam desesi. Desanāpariyosāne Sāmāvatim jetthikam katvā sabbāva sotāpattiphale patithahimsu. Tato patthāya Khujjuttaram veyyāvaccakaranato apanetvā "tvam Satthu dhammakatham sutvā āharitvā amhe sāvehī"ti āhamsu. Khujjuttarāpi tato patthāya tathā akāsi.

Kasmā panesā dāsī hutvā nibbattāti? Sā kira Kassapadasabalassa sāsane ekāya sāmaņeriyā attano veyyāvaccam kāresi. Tena kammena pañca jātisatāni paresam dāsīyeva hutvā nibbatti. Kasmā pana khujjā ahosīti? Anuppanne kira Buddhe ayam Bārāṇasirañño gehe vasantī ekam rājakulūpakam Paccekabuddham khujjadhātukam disvā attanā sahavāsīnam mātugāmānam purato parihāsam karontī khujjākārena vicari. Tasmā khujjā hutvā nibbatti. Kim pana katvā sā paññavantī¹ jātāti? Anuppanne Buddhe ayam Bārāṇasirañño gehe vasantī aṭṭha Paccekabuddhe rājagehato uṇhapāyāsassa pūrite patte gahetvā gacchante disvā "ettha ṭhapetvā gacchatha bhante"ti aṭṭha suvaṇṇakaṭake omuñcitvā adāsi. Tassa kammassa nissandena paññavantī hutvā nibbatti.

Atha kho tā Sāmāvatiyā parivārā pañcasatā itthiyo patividdhasaccāpi samānā rañño assaddhabhāvena kālena kālam Satthu santikam gantvā Buddhadassanam na labhanti. Tasmā Dasabale antaravīthim patipanne vātapānesu nappahontesu attano attano gabbhesu chiddam katvā tehi olokenti. Athekadivasam Māgandivā attano pāsādatalato nikkhamitvā cankamamānā tāsam vasanatthānam gantvā gabbhacchiddam disvā "kimidan"ti pucchi. Tāhi tassā Satthari baddhāghātatam ajānantīhi "Satthā imam nagaram agato, mayam ettha thatva Sattharam passama ceva pujema cā"ti vutte "idānissa kattabbam jānissāmi, imāpi tassa upatthāyikā, imāsampi kattabbam jānissāmī'ti cintetvā gantvā raññā saddhim rahogatakāle "mahārāja Sāmāvatimissakānam bahiddhā patthanā atthi, katipāheneva te jīvitam māressanti, Sāmāvatī saparivārā tumhesu sineham vā pemam vā na karoti, samanam pana Gotamam antaravīthiyā gacchantam disvā vātapānesu appahontesu tāni khanditvāpi okāsam katvā olokentī"ti āha. Rājā "na tā evarūpam karissantī'ti na saddahati. Puna vuttepi na saddahatiyeva. Atha nam tikkhattum vuttepi assaddahantam "sace me vacanam na saddahasi, tāsam vasanatthānam gantvā upadhārehi mahārājā"ti āha. Rājā gantvā gabbhesu chiddam disvā "idam kin"ti pucchitvā tasmim atthe ārocite tāsam akkujjhitvā

kiñci avatvā chiddāni pidahāpesi. Rājā tato paṭṭhāya tāsaṁ pāsāde uddhacchiddakajālavātapānāni kāresi.

Sā tena kāraņena rājānam kopetum asakkontī "deva etāsam tumhesu pemam atthi vā natthi vāti jānissāma, aṭṭha kukkuṭe pesetvā tumhākam atthāya pacāpethā"ti āha. Rājā tassā vacanam sutvā "ime pacitvā pesetū"ti Sāmāvatiyā aṭṭha kukkuṭe pahiṇi. sotāpannā ariyasāvikā jīvamāne kukkuṭe kim pacissati, alanti vatvā pana hatthenapi phusitum na icchi. Māgaṇḍiyā "hotu mahārāja, eteyeva ca kukkuṭe samaṇassa Gotamassa pacanatthāya pesehī"ti. Rājā tathā akāsi. Māgaṇḍiyā antarāmaggeyeva kukkuṭe mārāpetvā "ime kukkuṭe pacāpetvā samaṇassa Gotamassa detū"ti pahiṇi. Sā tesam matabhāvena¹ Dasabalañca uddissa pahitabhāvena pacitvā Dasabalassa pesesi. Māgaṇḍiyā "passa mahārājā"ti vatvā ettakenapi rājānam kopetum nāsakkhi.

Ayam pana Udeno tāsu ekekissā vasanaṭṭhāne satta satta divasāni vasi. Athāyam Māgaṇḍiyā ekam kaṇhasappapotakam veļupabbe pakkhipāpetvā attano vasanaṭṭhāne ṭhapesi. Rañño ca yattha katthaci gacchantassa hatthikantavīṇam ādāyayeva gamanam āciṇṇam, Māgaṇḍiyā rañño attano santikam āgamanakāle tam sappapotakam antovīṇāya pakkhipitvā chiddam pidahāpesi. Atha nam Sāmāvatiyā santikam gamanakāle "mahārāja Sāmāvatī nāma samaṇassa Gotamassa pakkhā, tumhe na gaṇeti. Yam kiñci katvā tumhākam dosameva cinteti, appamattā hothā"ti āha. Rājā Sāmāvatiyā vasanaṭṭhāne sattāham vītināmetvā puna sattāhe Māgaṇḍiyāya nivesanam agamāsi. Sā tasmim āgacchanteyeva "kacci te mahārāja Sāmāvatī otāram na gavesatī"ti kathentī viya rañño hatthato vīṇam gahetvā cāletvā "kim nu kho mahārāja ettha abbhantare vicaratī"ti vatvā sappassa nikkhamanokāsam katvā "abbhumme anto sappo"ti vīṇam chaḍḍetvā palāyi. Tasmim kāle rājā padittam² veļuvanam viya pakkhittaloṇam uddhanam viya ca dosena³ taṭataṭāyanto

<sup>1.</sup> Tathāsajjitabhāvena (Ka)

"Vegena saparivāram Sāmāvatim pakkosathā"ti āha. Rājapurisā gantvā pakkosimsu.

Sā rañño kuddhabhāvam ñatvā sesamātugāmānam saññamadāsi. "Rājā tumhe ghātetukāmo pakkosati, ajja divasam odissakena mettāpharanena rājānam pharathā"ti āha. Rājā tā itthivo pakkosāpetvā sabbāva patipātivā thapetvā<sup>1</sup> mahādhanum ādāya visapītakandam<sup>2</sup> sannayhitvā dhanum pūretvā<sup>3</sup> atthāsi. Tasmim khane sabbāva tā Sāmāvatippamukhā itthivo odhiso mettam pharimsu. Rājā kandam neva khipitum<sup>4</sup> na apanetum sakkoti, gattehi sedā muccanti<sup>5</sup>, sarīram vedhati, mukhato khelo patati, gahetabbagahanam<sup>6</sup> na passati. Atha nam Sāmāvatī "kim mahārāja kilamasī"ti āha. Āma devi kilamāmi, avassayo me hohīti. Sādhu mahārāja kandam mahāpathavimukham karohīti. Rājā tathā akāsi. Sā "rañño hatthato kandam muccatū"ti adhitthāsi. Tasmim khane kandam mucci. Rājā tamkhanamyeva udake nimujjitvā āgamma allakeso allavatto Sāmāvatiyā pādesu patitvā "khama devi mayham, bhedakānam me vacanena anupadhāretvā etam katan"ti āha. Khamāmi devāti. Sādhu devi, evam tayā mayham khamitam nāma hoti. Ito patthāya tumhākam yathāruciyā Dasabalassa dānam detha, pacchābhattam vihāram gantvā dhammakatham sunātha, ajja vo<sup>7</sup> patthāya parihāram dammīti. Tena hi deva ajja patthāya ekam bhikkhum yācitvā ānetha, yo no dhammam vācessatīti. Rājā Satthu santikam gantvā yācanto Ānandattheram labhi. Tato patthāya tā pañcasatā itthiyo theram pakkosāpetvā sakkārasammānam katvā katabhattakiccassa therassa santike dhammam pariyapunanti.

Tā ekadivasam therassa anumodanāya pasannā therassa pañca uttarāsangasatāni adamsu. Thero kira pubbe tunnavāyakāle<sup>8</sup> ekassa Paccekabuddhassa ekāya sūciyā saddhim hatthatalamattam coļakhanḍam adāsi. So sūciyā phalena imasmim attabhāve mahāpañño ahosi, coļakhanḍassa phalena imināva niyāmena pañcasatakkhattum dussāni paṭilabhi.

- 1. Thapāpetvā (Sī)
- 3. Pure katvā (Ka)
- 5. Muccimsu (Syā, Ka)
- 7. Ajjato (Ka)

- 2. Visapītam sallam (Ka)
- 4. Neva kandam pakkhipitum (Sī)
- 6. Gahetabbagahanakam (Sī)
- 8. Tunnavāyakule (Ka)

Tato Māgaṇḍiyā aññaṁ kātabbaṁ apassantī "uyyānaṁ gacchāma mahārājā"ti āha. Sādhu devīti. Sā rañño¹ sampaṭicchitabhāvaṁ ñatvā cūḷapitaraṁ pakkosāpetvā āha "amhākaṁ uyyānaṁ gatakāle Sāmāvatiyā vasanaṭṭhānaṁ gantvā Sāmāvatiṁ saparivāraṁ antokaritvā 'rañño āṇā'ti vatvā dvāraṁ pidahitvā palālena paliveṭhetvā gehe aggiṁ dethā"ti. Māgaṇḍiyo tassā vacanaṁ sutvā tathā akāsi. Tasmiṁ divase sabbāpi tā itthiyo pubbe katassa upapīḷakakammassānubhāvena samāpattiṁ appetuṁ nāsakkhiṁsu, ekappahāreneva bhusamuṭṭhi viya jhāyiṁsu. Tāsaṁ ārakkhapurisā rañño santikaṁ gantvā "deva idaṁ nāma kariṁsū"ti ācikkhiṁsu.

Rājā "kena katan"ti pariyesanto Māgaṇḍiyāya kāritabhāvaṁ ñatvā taṁ pakkosāpetvā "bhadde bhaddakaṁ tayā kammaṁ kataṁ mayā kātabbaṁ karontiyā, 'uṭṭhāya samuṭṭhāya mayhaṁ vadhāya parisakkamānā ghātitā, pasannosmi, tuyhaṁ sampattiṁ dassāmī'ti tava ñātake pakkosāpehī"ti āha. Sā rañño kathaṁ sutvā aññātakepi ñātake katvā pakkosāpesi. Rājā sabbesaṁ sannipatitabhāvaṁ ñatvā rājaṅgaṇe galappamāṇesu āvāṭesu nikhanitvā upari ṭhitāni sīsāni bhindāpento mahantehi ayanaṅgalehi kasāpesi². Māgaṇḍiyampi khandākhandikaṁ chindāpetvā pūvapacanakatāhe pacāpesi³.

Kim pana Sāmāvatiyā saparivārāya agginā jhāpanakammanti<sup>4</sup>. Sā kira anuppanne Buddhe teheva pañcahi mātugāmasatehi saddhim Gaṅgāya kīļitvā bahititthe<sup>5</sup> ṭhitā sīte jāte avidūraṭṭhāne Paccekabuddhassa paṇṇasālaṁ disvā anto asodhetvāva bahi aggiṁ datvā visibbesuṁ<sup>6</sup>. Antopaṇṇasālāya Paccekabuddho nirodhasamāpattiṁ samāpajjitvā nisinno. Tā jālāsu pacchinnāsu Paccekabuddhaṁ disvā "kiṁ amhehi kataṁ, ayaṁ Paccekabuddho rañño kulūpako, imaṁ disvā rājā amhākaṁ kujjhissati, idāni naṁ sujjhāpitaṁ kātuṁ vaṭṭatī"ti aññānipi dārūni pakkhipitvā aggiṁ adaṁsu. Puna jālāya pacchinnāya Paccekabuddho samāpattito vuṭṭhāya tāsaṁ passantīnaṁyeva cīvarāni papphotetvā vehāsaṁ uppatitvā gato. Tena

- 1. Sādhu devīti ca rañño (Ka)
- 3. Pūvapacanakaṭāheva bhajjāpesi (Sī)
- 5. Bahitīre (Sī)

- 2. Kasāpetvā (Sī)
- 4. Jhāyanakammanti (Ka)
- 6. Visivesum (Sī)

kammena niraye paccitvā pakkāvasesena imam byasanam pāpuņimsu. Catuparisamajjhe pana kathā udapādi "bahussutā vata Khujjuttarā, mātugāma-attabhāve ṭhatvā pañcannam mātugāmasatānam dhammam kathetvā sotāpattiphale patiṭṭhāpesi. Sāmāvatīpi raññā attano appitam kaṇḍam mettāpharaṇena pharitvā paṭibāhī"ti tassāpi mahājano guṇam kathesi. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Atha Satthā aparabhāge Jetavane nisinno tadeva kāraṇam aṭṭhuppattim katvā Khujjuttaram bahussutānam, Sāmāvatim mettāvihārīnam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Uttarānandamātāvatthu

262. Pañcame **jhāyīnan**ti jhānābhiratānam upāsikānam Uttarā Nandamātā aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam kulagehe nibbattā Satthu dhammakatham suṇantī Satthāram ekam upāsikam jhānābhiratānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare Sumanaseṭṭhim nissāya vasantassa Puṇṇasīhassa¹ nāma bhariyāya kucchismim paṭisandhim gaṇhi, Uttarātissā nāmam akamsu.

Athekasmim nakkhattamahadivase Rājagahaseṭṭhi Puṇṇam pakkosāpetvā āha "tāta Puṇṇa nakkhattam vā uposatho vā duggatassa kim karissati, evam santepi vadehi 'kim nakkhattaparibbayam² gahetvā nakkhattam kīļissasi,balavagoṇe ca phālanca nangalanca³ gahetvā kasissasī'ti". "Mama bhariyāya saddhim mantetvā jānissāmi ayyā"ti tam katham bhariyāya ārocesi. "Seṭṭhi nāma ayyo issaro, tassa tayā saddhim kathentassa kathā sobhati, tvam pana attano kasikammam mā vissajjesī"ti āha. So tassā vacanam sutvā kasibhandam ādāya kasitum gato.

Tamdivasanca Sāriputtatthero nirodhasamāpattito vuṭṭhāya "kassa ajja mayā saṅgaham kātum vaṭṭatī"ti āvajjento imassa Puṇṇassa upanissayam disvā bhikkhācāravelāya pattacīvaramādāya Puṇṇassa kasanaṭṭhānam gacchanto avidūre attānam dassesi. Puṇṇo theram disvā kasim

thapetvā therassa santikam gantvā pañcapatiṭṭhitena vandi. Thero tam oloketvā udakasabhāgam pucchi. Tassa etadahosi "ayyo mukham dhovitukāmo bhavissatī"ti. Tato vegena gantvā dantakaṭṭham āharitvā kappiyam katvā therassa adāsi. There dantakaṭṭham khādante pattena saddhim dhammakaraṇam nīharitvā udakassa pūretvā āhari. Thero mukham dhovitvā bhikkhācāramaggam¹ paṭipajji. Puṇṇo cintesi "thero aññesu divasesu imam maggam na paṭipajjati, ajja pana mayham saṅgahatthāya paṭipanno bhavissati. Aho vata me bhariyā mamatthāya āharaṇakam āhāram therassa patte patiṭṭhapeyyā"ti.

Athassa bhariyā "ajja nakkhattadivaso"ti pātova attano labhanakaniyāmena khādanīyabhojanīyam samvidhāya gahetvā sāmikassa kasanaṭṭhānam āgacchantī² antarāmagge theram disvā cintesi "aññesu divasesu mayham theram disvā deyyadhammo na hoti, deyyadhamme santepi mama ayyamna assāmi, ajja pana dvinnampi sammukhībhāvo jāto. Mama sāmikassa puna sampādetvā āharissāmi, imam tāva āhāram therassa dassāmī"ti tīhi cetanāhi sampayuttam katvā tam bhojanam Sāriputtattherassa patte patiṭṭhapetvā "evamvidhā duggatajīvitā muccāmī"ti āha. Theropi "tava ajjhāsayo pūratū"ti tassānumodanam katvā tato nivattitvā vihāram agamāsi.

Sāpi puna attano geham gantvā sāmikassa āhāram sampādetvā ādāya kasanaṭṭhānam gantvā sāmikassa kujjhanabhāvato bhītā "sāmi ajja ekadivasam tava manam sandhārehī"ti āha. Kim kāraṇāti. Aham ajja tāva āhāram āharantī antarāmagge theram disvā tava bhāgabhattam therassa patte patiṭṭhapetvā puna geham gantvā āhāram pacitvā ādāya āgatāmhīti. Manāpam te bhadde katam, mayāpi pātova therassa dantakaṭṭhañca mukhodakañca dinnam. Ajja amhākam suppabhātam, sabbampi therassa amhākam santakameva jātanti dvinnampi janānam ekasadisameva cittam ahosi. Atha Puṇṇo āhārakiccam katvā bhariyāya ūrumhi sīsam katvā muhuttam nipajji. Athassa niddā okkami. So thokam niddāyitvā pabuddho

kasitaṭṭhānaṁ olokesi, olokitolokitaṭṭhānaṁ mahākosātakipupphehi samparikiṇṇaṁ viya ahosi. So bhariyaṁ āha "bhadde kinnāmetaṁ ajja idaṁ kasitaṭṭhānaṁ suvaṇṇawaṇṇaṁ hutvā khāyatī"ti. Ayya ajja te sakaladivasaṁ kilantatāya akkhīni maññe bhamantīti. Bhadde mayhaṁ assaddahantī sayaṁ olokehīti. Tasmiṁ kāle sā oloketvā sabhāvaṁ ayya kathesi, evametaṁ bhavissatīti.

Puṇṇo uṭṭhāya ekaṁ kaṭṭhiṁ¹ gahetvā naṅgalasīse pahari, guḷapiṇḍo viya naṅgalasīse allīyitvā aṭṭhāsi. So bhariyaṁ pakkositvā āha "bhadde aññesaṁ vapitabījaṁ nāma² tīhi vā catūhi vā māsehi phalaṁ deti, amhākaṁ pana ayyassa Sāriputtattherassa antare ropitena saddhābījena ajjeva avassaṁ phalaṁ dinnaṁ. Imasmiṁ karīsamatte padese āmalakamattopi paṁsupiṇḍo asuvaṇṇo nāma³ natthī"ti. Idāni kiṁ karissāma ayyāti. "Bhadde imaṁ ettakaṁ suvaṇṇaṁ thenetvā khādituṁ nāma na sakkā"ti bhariyaṁ tasmiṁ ṭhāne ṭhapetvā bhattassa pūretvā ābhataṁ pātiṁ suvaṇṇassa pūretvā gantvā rañño ārocāpesi "eko manusso suvaṇṇapātiṁ gahetvā ṭhito"ti. Rājā taṁ pakkosāpetvā "kahaṁ te tāta laddhan"ti pucchi. "Deva mayhaṁ ekaṁ kasitaṭṭhānaṁ sabbaṁ suvaṇṇameva jātaṁ, pahiṇitvā āharāpethā"ti āha. Tvaṁ kinnāmosīti. Puṇṇo nāma ahaṁ devāti. Gacchatha bhaṇe sakaṭāni yojetvā Puṇṇassa kasitaṭṭhānato suvaṇṇamāharathāti.

Sakaṭehi saddhim gatarājapurisā "rañño puññan"ti vatvā suvaṇṇapiṇḍe gaṇhanti, gahitagahitampi kasitaleḍḍuyeva hoti. Te gantvā rañño ārocesum. Tena hi bhaṇe gantvā "Puṇṇassa puññan"ti vatvā gaṇhathāti. Gahitagahitam suvaṇṇameva hoti. Te sabbampi tam suvaṇṇam āharitvā rājaṅgaṇe rāsim akamsu. Rāsi ubbedhena tālappamāṇo ahosi. Rājā vāṇije pakkosāpetvā "kassa gehe ettakam suvaṇṇam atthī"ti pucchi. Natthi deva kassacīti. Ettakassa pana dhanassa sāmino kim kātum vaṭṭatīti. Dhanaseṭṭhim nāma nam kātum vaṭṭati devāti. Tena hi Puṇṇam imasmim nagare Dhanaseṭṭhim nāma karothāti sabbam tam suvaṇṇam tasseva datvā tamdivasamyevassa seṭṭhiṭṭhānam adāsi. So seṭṭhi

<sup>1.</sup> Vatim (Syā), vattim (Ka)

<sup>3.</sup> Pamsucunno asuvannam nāma (Sī)

<sup>2.</sup> Vappe vapite bījam nāma (Sī)

maṅgalaṁ karonto sattāhaṁ Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa mahādānaṁ adāsi. Sattame divase Dasabalassa bhattānumodanāya Puṇṇaseṭṭhipi bhariyāpi dhītāpi sabbe sotāpattiphale patiṭṭhahiṁsu.

Aparabhāge Rājagahaseṭṭhi "Puṇṇaseṭṭhino vayappattā dārikā atthī"ti sutvā attano puttassa kāraṇā tassa gehaṁ pesesi. So tassa sāsanaṁ sutvā "nāhaṁ dhītaraṁ dassāmī"ti paṭisāsanaṁ pesesi. Sumanaseṭṭhipi puna pesesi "tvaṁ mama gehaṁ nissāya vasitvā idāni ekappahāreneva issaro hutvā mayhaṁ dārikaṁ na desī"ti. Tato Puṇṇaseṭṭhi āha "imaṁ tāva tumhākaṁ seṭṭhi sabhāvameva kathesi, puriso nāma sabbakāle evaṁvidhoyevāti na sallakkhetabbo. Ahañhi idāni tādise purise dāse katvā gahetuṁ sakkomi, tuyhaṁ pana jātiṁ vā gottaṁ vā na kopemi. Apica kho mama dhītā sotāpannā ariyasāvikā devasikaṁ kahāpaṇagghanakehi pupphehi pūjaṁ karoti, tamahaṁ tumhādisassa micchādiṭṭhikassa gehaṁ na pesessāmī"ti¹. Evaṁ Puṇṇaseṭṭhissa paṭibāhakabhāvaṁ ñatvā Rājagahaseṭṭhi puna sāsanaṁ pesesi "porāṇakaṁ vissāsaṁ mā bhindatu²ahaṁ mayhaṁ suṇisāya devasikaṁ dvinnaṁ kahāpaṇānaṁ agghanakāni pupphāni sajjāpessāmī"ti. So "sādhū"ti sampaṭicchitvā dhītaraṁ tassa gharaṁ pesesi.

Athekadivasam sā Puṇṇaseṭṭhino dhītā Uttarā attano sāmikam evamāha "aham attano kulagehe māsassa aṭṭha divasāni nibaddham uposathakammam karomi, idānipi tumhesu sampaṭicchantesu uposathaṅgāni adhiṭṭhaheyyan"ti. So "na sakkā"ti tam na sampaṭicchi. Sā tam saññāpetum asakkontī tuṇhī ahosi. Puna antovasse "uposathikā bhavissāmī"ti tadāpi okāsam kārentī neva alattha. Sā antovasse aḍḍhatiyesu māsesu atikkantesu aḍḍhamāse avasiṭṭhe mātāpitūnam sāsanam pesesi "aham tumhehi cārake pakkhittā ettake addhāne³ ekadivasampi uposathaṅgāni adhiṭṭhātum na labhāmi, pañcadasa me kahāpaṇasahassāni pesethā"ti. Te dhītu sāsanam

<sup>1.</sup> Na pahiņissāmīti (Sī)

<sup>2.</sup> Mā maddatu (Sī)

<sup>3.</sup> Ettakesu thānesu (Ka)

sutvā "kimkāraņā"ti apucchitvāva pahiņimsu. Uttarā te kahāpaņe gaņhitvā tasmim nagare Sirimā nāma gaņikā atthi, tam pakkosāpetvā "amma Sirime aham imam aḍḍhamāsam uposathangāni adhiṭṭhahissāmi, tvam imāni pañcadasa kahāpaṇasahassāni gahetvā imam aḍḍhamāsam seṭṭhiputtam paricarāhī"ti. Sā "sādhu ayye"ti sampaṭicchi. Tato paṭṭhāya seṭṭhiputto "aham Sirimāya saddhim modissāmī"ti Uttarāya aḍḍhamāsam uposathakammam sampaṭicchi.

Sā tena sampaṭicchitabhāvam ñatvā divase divase pātova dāsiganaparivutā Satthu sahatthā khādanīvabhojanīvam samvidahitvā Satthari bhattakiccam katvā vihāram gate uposathangāni adhitthāya pāsādavaram āruyha attano sīlāni āvajjamānā nisīdati. Evam addhamāsam vītināmetvā uposatham vissajjanadivase pātova yāgukhajjākādīni samvidahantī vicarati. Tasmim samaye setthiputto Sirimāya saddhim uparipāsādavaragato jālavātapānam vivaritvā antaravatthum olokento atthāsi. Uttarā vātapānacchiddena uddham olokesi. Setthiputto Uttaram oloketvā "nerayikajātikā vatāyam evamvidham nāma sampattim pahāya ukkhalikamasimakkhitā hutvā nikkāranā dāsīnam antare vicaratī''ti sitam akāsi. Uttarā tassa pamādabhāvam natvā "ayam bālo<sup>1</sup> nāma attano sampatti sabbakālam thāvarāti saññī bhavissatī"ti sayampi sitam akāsi. Tato sirimā "ayam cetikā mayi thitāya evam mama sāmikena saddhim sitam karotī"ti kupitā vegena otari. Uttarā tassā āgamanākappeneva "ayam bālā addhamāsamattam imasmim gehe vasitvā mayhamevetam gehantisaññī jātā"ti ñatvā tankhanañneva mettājhānam samāpajjitvā atthāsi. Sirimāpi dāsīnam antarena āgantvā ulunkam gahetvā pūvapacanatthāne pakkuthitatelassa<sup>2</sup> pūretvā Uttarāya matthake āsiñci, mettājhānassa vipphārena Uttarāya matthake āsittam pakkuthitatelam<sup>3</sup> padumapatte āsittaudakam viya vinivattitvā gatam.

Tasmim khane Sirimāya samīpe thitā dāsiyo tam oloketvā "bho je<sup>4</sup> tvam amhākam ayyāya hatthato mūlam gahetvā āgatā

<sup>1.</sup> Imam (Sī)

<sup>2.</sup> Pakkutthitatelassa (Syā), pakkatthitalessa (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Pakkutthitatelam (Syā), pakkatthitatelam (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Hotu je (Ka)

imasmim gehe vasamānā amhākam ayyāya sadisā bhavitum vāyamasī"ti sammukhaṭṭhāne¹ tam paribhāsimsu. Tasmim khaṇe Sirimā attano āgantukabhāvam aññāsi. Sā tatova gantvā Uttarāya pādesu patitvā "ayye anupadhāretvā me katam, khamatha mayhan"ti āha. Amma Sirime nāham tava imasmim ṭhāne khamissāmi, aham sapitikā dhītā, Dasabale khamanteyeva khamissāmīti.

Satthāpi kho bhikkhusamghaparivāro āgantvā Uttarāya nivesane paññattāsane nisīdi. Sirimā gantvā Satthu pādesu patitvā "bhante mayā ayyāya Uttarāya antare eko doso kato, tumhesu khamantesu khamissāmīti vadati, khamatha mayham Bhagavā"ti. Khamāmi te Sirimeti. Sā tasmim kāle gantvā Uttaram khamāpesi. Tamdivasanca Sirimā Dasabalassa bhattānumodanam sutvā—

"Akkodhena jine kodham, asādhum sādhunā jine. Jine kadariyam dānena, saccenā'likavādinan''ti2—

Gāthāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhitā dasabalaṁ nimantetvā punadivase mahādānaṁ adāsi. Evametaṁ vatthu samuṭṭhitaṁ. Aparabhāge pana Satthā Jetavane nisīditvā upāsikāyo ṭhānantaresu ṭhapento Uttaraṁ Nandamātaraṁ jhāyīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Suppavāsāvatthu

263. Chaṭṭhe paṇītadāyikānanti paṇītarasadāyikānaṁ³ upāsikānaṁ Suppavāsā Koliyadhītā aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbattā Satthu dhammadesanaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ upāsikaṁ paṇītadāyikānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Koliyanagare khattiyakule nibbatti, Suppavāsātissā nāmaṁ akaṁsu. Sā vayappattā ekassa Sakyakumārassa gehaṁ gatā paṭhamadassaneyeva Satthu dhammakathaṁ sutvā

<sup>1.</sup> Sammukhasammukhatṭhānato uṭṭhāya (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 1. 46 pitthe Dhammapade.

<sup>3.</sup> Paṇītassa dāyikānam (Ka)

sotāpattiphale patiṭṭhāsi. Sā aparabhāge Sīvalim nāma dārakam vijāyi. Tassa vatthu heṭṭhā vitthāritameva.

Sā ekasmim samaye Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa nānaggarasapaṇītabhojanam adāsi. Satthā katabhattakicco anumodanam karonto Suppavāsāya imam dhammam desesi "bhojanam Suppavāse dentī ariyasāvikā paṭiggāhakānam pañca ṭhānāni deti. Āyum deti, vaṇṇam deti, sukham deti, balam deti, paṭibhānam deti. Āyum kho pana datvā āyussa bhāginī hoti dibbassa vā mānusassa vā -pa- paṭibhānam datvā paṭibhānassa bhāginī hoti dibbassa vā mānusassa vā "ti. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Atha aparabhāge Satthā Jetavane nisīditvā upāsikāyo ṭhānantaresu ṭhapento Suppavāsam Koliyadhītaram paṇītadāyikānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

### Suppiyavatthu

264. Sattame **gilānupaṭṭhākīnan**ti gilānupaṭṭhākīnaṁ upāsikānaṁ Suppiyā upāsikā aggāti dasseti. Ayaṁ kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbattā aparabhāge Satthu dhammadesanaṁ suṇantī Satthāraṁ ekaṁ upāsikaṁ gilānupaṭṭhākīnaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā kappasatasahassaṁ devamanussesu saṁsaritvā imasmiṁ Buddhuppāde Bārāṇasiyaṁ kulagehe nibbatti, Suppiyātissā nāmaṁ akaṁsu. Aparabhāge Satthā bhikkhusaṁghaparivāro Bārāṇasiṁ agamāsi. Sā Tathāgatassa paṭhamadassaneyeva dhammaṁ sutvā sotāpattiphale patiṭṭhāsi.

Athekadivasam dhammassavanatthāya vihāram gatā vihāracārikam caramānā ekam bhikkhum gilānam disvā abhivādetvā paṭisanthāram katvā "ayyassa kim laddhum vaṭṭatī"ti pucchi. Rasam¹ laddhum vaṭṭati upāsiketi. "Hotu bhante, aham pahiṇissāmī"ti theram abhivādetvā antonagaram gantvā punadivase pavattamamsatthāya dāsim antarāpaṇam pesesi. Sā sakalanagare pavattamamsam alabhitvā aladdhabhāvam kathesi. Upāsikā cintesi "aham ayyassa rasam pahiṇissāmīti vatvā sace na

pesessāmi, ayyo aññatopi alabhanto kilamissati, yaṁkiñci katvā pesetuṁ vaṭṭatī"ti gabbhaṁ pavisitvā ūrumaṁsaṁ chinditvā dāsiyā adāsi "idaṁ maṁsaṁ gahetvā sambhārehi yojetvā rasaṁ katvā vihāraṁ netvā ayyassa dehi. So ce maṁ pucchati, gilānāti vadehī"ti. Sā tathā akāsi.

Satthā tam kāranam natvā punadivase bhikkhācāravelāya bhikkhusamghaparivuto upāsikāya geham agamāsi. Sā Tathāgatassa āgatabhāvam sutvā sāmikam āmantesi "ayyaputta aham Satthu santikam gantum na sakkomi, gaccha tvam Satthāram antogeham pavesetvā nisīdāpehī"ti. So tathā akāsi. Satthā "kaham Suppiyā"ti pucchi<sup>1</sup>. Gilānā bhanteti. Pakkosatha nanti. Atha te gantvā "Satthā tam pakkosatī"ti āhamsu. Sā cintesi "sabbalokassa hitānukampako Satthā na imam² kāranam adisvā pakkosāpessatī''ti sahasā mañcamhā vutthāsi. Athassā Buddhānubhāvena tamkhanamyeva vano ruhitvā succhavi<sup>3</sup> ahosi sesatthānato atirekataram vippasannavanno. Tasmim khane upāsikā sitam katvā Dasabalam pañcapatitthitena vanditvā ekamantam nisīdi. Satthā "imissā upāsikāya kim aphāsukan"ti pucchi. Sā attanā katakāranam sabbam kathesi. Satthā katabhattakicco vihāram gantvā bhikkhusamgham sannipātāpetvā tam bhikkhum anekapariyāyena vigarahitvā sikkhāpadam<sup>4</sup> paññapesi. Evametam vatthu samutthitam. Aparabhāge Satthā Jetavane nisinno upāsikāyo thānantaresu thapento Suppiyam upāsikam gilānupatthākīnam aggatthāne thapesīti.

# Kātiyānīvatthu

265. Aṭṭhame aveccappasannānanti adhigatena<sup>5</sup> acalappasādena samannāgatānaṁ upāsikānaṁ Kātiyānī aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Haṁsavatiyaṁ kulagehe nibbattā Satthāraṁ ekaṁ upāsikaṁ aveccappasannānaṁ aggaṭṭhāne ṭhapentaṁ disvā adhikārakammaṁ katvā taṁ ṭhānantaraṁ patthesi. Sā kappasatasahassaṁ devamanussesu

<sup>1.</sup> Āha (Ka)

<sup>2.</sup> Na mam (Ka)

<sup>3.</sup> Sacchavi (Sī)

<sup>4.</sup> Vi 3. 312 pitthe.

<sup>5.</sup> Avigatena (Ka)

samsaritvā imasmim Buddhuppāde Kuraragharanagare<sup>1</sup> nibbatti, Kātiyānītissā nāmam akamsu.

Sā aparabhāge vayappattā Kuraragharikāya<sup>2</sup> Kāļiyā sahāyikā daļhamittā ahosi. Yadā pana Kuṭikaṇṇasoṇatthero "Dasabalassa kathitaniyāmena mayhampi dhammaṁ kathehī"ti mātarā yācito rattibhāge antonagare alaṅkatadhammāsane nisīditvā mātaraṁ kāyasakkhiṁ katvā dhammadesanaṁ ārabhi, tadā ayaṁ Kātiyānī upāsikā Kāļiyā saddhiṁ gantvā parisapariyante dhammaṁ suṇantī aṭṭhāsi. Tasmiṁ samaye pañcamattāni³ corasatāni antonagare divā katasaññāya koṭito paṭṭhāya ummaṅgaṁ⁴ khanitvā imissā Kātiyāniyā gharaṁ sampāpuṇiṁsu. Tesaṁ corajeṭṭhako tehi saddhiṁ apavisitvā "kiṁ nu kho ayaṁ parisā sannipatitā"ti vīmaṁsanatthāya Soṇattherassa dhammakathanaṭṭhānaṁ gantvā parisapariyante tiṭṭhamāno imissā Kātiyāniyā piṭṭhipasse aṭṭhāsi.

Tasmim samaye Kātiyānī dāsim āmantesi "gaccha je, geham pavisitvā dīpatelam āhara, 5 mayam dīpe jāletvā dhammam sossāmā"ti5. Sā gharam gantvā ummange core disvā dīpatelam agaņhitvāva āgantvā attano ayyāya ārocesi "ayye gehe corā ummangam khanantī"ti. Tam sutvā corajeṭṭhako cintesi "sacāyam imissā katham gaṇhitvā geham gamissati, ettheva nam asinā dvedhā chindissāmi. Sace pana gahitanimitteneva dhammam suṇissati, corehi gahitabhaṇḍakampi puna dāpessāmī"ti. Kātiyānīpi kho dāsiyā katham sutvā "amma mā saddam kari, corā nāma harantā attanā diṭṭhameva harissanti, aham pana ajja dullabhassavanam6 suṇāmi, mā dhammassa antarāyam karohī"ti āha. Corajeṭṭhako tassā vacanam sutvā cintesi "iminā ajjhāsayena7 ṭhitāya nāma gehe bhaṇḍam harantehi amhehi mahāpathavī pavisitabbā bhaveyyā"ti. So tāvadeva gantvā corehi gahitabhaṇḍam chaddāpetvā corehi saddhim āgantvā dhammam sunanto

<sup>1.</sup> Kulagehe (Ka)

<sup>2.</sup> Kulagharikāya (Ka)

<sup>3.</sup> Navamattāni (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Ummaggam (Sī)

<sup>5-5.</sup> Mayampi dīpe jālāpessāma, sahāyikāya Kāļiyā kusalakamme bhāgam ganhissāmāti (Sī)

<sup>6.</sup> Dullabhavacanam (Sī), dullabham dhammassavanam (Syā, Ka)

<sup>7.</sup> Imissā mahanta-ajjhāsayena (Ka)

parisapariyante aṭṭhāsi. Kātiyānīpi upāsikā therassa desanāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhāsi.

Atha aruņe uggate corajeṭṭhako gantvā upāsikāya pādesu patitvā "ayye sabbesamyeva no khamāhī"ti āha. Kim pana tumhehi mayham katanti. So sabbam attanā katadosam ārocesi. Tena hi tātā khamāmi tumhākanti. Ayye amhākam evam khamitam nāma na hoti, tumhākam pana puttattherassa santike sabbesam yeva no pabbajjam dāpehīti. Sā sabbepi te gahetvā Kuṭikaṇṇasoṇattherassa santike pabbājesi. Tepi kho corā therassa santike pabbajitā sabbeva arahattam pāpuṇimsu. Evametam vatthu samuṭṭhitam. Aparabhāge Satthā Jetavane viharanto upāsikāyo ṭhānantaresu ṭhapento Kātiyānim upāsikam aveccappasannānam aggaṭṭhāne ṭhapesīti.

#### Nakulamātāvatthu

266. Navame **vissāsikānan**ti vissāsakatham kathentīnam upāsikānam Nakulamātā gahapatānī aggāti dasseti. Yam panettha vattabbam, tam sabbam heṭṭhā upāsakapāḷiyam vuttameva. Kevalam idha Nakulamātaram dhuram katvā veditabbanti.

#### Kāļīkuraragharikāvatthu

267. Dasame **anussavappasannānan**ti anussaveneva uppannena pasādena<sup>1</sup> samannāgatānam upāsikānam antare Kāļī upāsikā Kuraragharikā<sup>2</sup> aggāti dasseti. Sā kira Padumuttarabuddhakāle Hamsavatiyam Kuraragharanagare<sup>3</sup> nibbattā Satthu dhammakatham suṇantī Satthāram ekam upāsikam anussavappasannānam aggaṭṭhāne ṭhapentam disvā adhikārakammam katvā tam ṭhānantaram patthesi. Sā kappasatasahassam devamanussesu samsaritvā imasmim Buddhuppāde Rājagahanagare kulagehe nibbatti, Kālītissā nāmam akamsu.

<sup>1.</sup> Pasannena (Ka)

<sup>2.</sup> Kulagharikā (Ka)

<sup>3.</sup> Kulagehe (Syā, Ka)

Sā vayappattā Kuraragharanagare kulageham gatā. Athassā samvāsena gabbho patiṭṭhahi. Sā paripuṇṇagabhā "paresam gehe gabbhavuṭṭhānam nāma appatirūpan"ti attano kulanagarameva āgantvā rattibhāgasamanantare attano pāsādassa upari ākāse ṭhitānam Sātāgirahemavatānam ratanattayassa vaṇṇam kathentānam katham sutvā anussavikappasādam¹ uppādetvā Satthu adassaneneva sotāpattiphale patiṭṭhāsi, aparabhāge panassā gabbhavuṭṭhānam ahosīti sabbam vatthu heṭṭhā vitthāritameva. Aparabhāge pana Satthā Jetavane bhikkhusamghamajjhe nisīditvā upāsikāyo ṭhānantaresu ṭhapento imam upāsikam anussavappasannānam aggaṭṭhāne thapesīti.

Dasasuttaparimāņāya upāsikāpāļiyā vaņņanā niţţhitā.

Ettāvatā ca Manorathapūraņiyā Anguttaranikāyatthakathāya

Sabbāpi etadaggapāļivaņņanā niţţhitā.

# 15. Atthanapali 1. Pathamavaggavannana

268. Aṭṭhānapāḷiyā aṭṭhānanti hetupaṭikkhepo. Anavakāsoti paccayapaṭikkhepo. Ubhayenapi kāraṇameva paṭikkhipati. Kāraṇañhi tadāyattavuttitāya attano phalassa ṭhānanti ca avakāsoti ca vuccati. Yanti yena kāraṇena. Diṭṭhisampannoti maggadiṭṭhiyā sampanno sotāpanno ariyasāvako. Tassa hi diṭṭhisampanno itipi, dassanasampanno itipi, āgato imaṁ saddhammaṁ itipi, passati imaṁ saddhammaṁ itipi, sekkhena ñāṇena samannāgato itipi, sekkhāya vijjāya samannāgato itipi, dhammasotasamāpanno itipi, ariyo nibbedhikapañño itipi, amatadvāraṁ āhacca tiṭṭhati itipīti bahūni nāmāni honti. Kañci saṅkhāranti catubhūmakesu saṅkhatasaṅkhāresu² kañci ekaṁ saṅkhārampi. Niccato upagaccheyyāti niccoti gaṇheyya. Netaṁ ṭhānaṁ vijjatīti etaṁ kāraṇaṁ natthi na upalabbhati. Yaṁ puthujjanoti yena kāraṇena puthujjano. Ṭhānametaṁ vijjatī"ti etaṁ kāraṇaṁ atthi. Sassatadiṭṭhiyā hi so tebhūmakesu saṅkhatasaṅkhāresu² kañci saṅkhāraṁ niccato gaṇheyyāti attho.

Catutthabhūmakasankhārā pana tejussadattā divasamsantatto ayoguļo viya makkhikānam, diṭṭhiyā vā añnesam vā akusalānam ārammaṇam na honti. Iminā nayena **kanci sankhāram sukhato**ti-ādīsupi attho veditabbo.

- 269. **Sukhato upagaccheyyā**ti "ekantasukhī attā hoti arogo parammaraṇā"ti¹ evaṁ attadiṭṭhivasena sukhato gāhaṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. Diṭṭhivippayuttacittena pana ariyasāvako pariļāhābhibhūto pariļāhavūpasamatthaṁ mattahatthiparittāsito viya cokkhabrāhmaṇo gūthaṁ kañci saṅkhāraṁ sukhato upagacchati.
- 270. Attavāre kasiṇādipaṇṇattisaṅgahatthaṁ "saṅkhāran"ti avatvā **kañci dhamman**ti vuttaṁ. Idhāpi ariyasāvakassa catubhūmakavasena paricchedo veditabbo, puthujjanassa tebhūmakavasena. Sabbavāresu vā ariyasāvakassāpi tebhūmakavaseneva paricchedo vaṭṭati. Yaṁ yaṁ hi² puthujjano gaṇhāti, tato tato ariyasāvako gāhaṁ viniveṭheti. Puthujjano hi yaṁ yaṁ niccaṁ sukhaṁ attāti gaṇhāti, taṁ taṁ ariyasāvako aniccaṁ dukkhaṁ anattāti gaṇhanto taṁ gāhaṁ viniveṭheti³. Iti imasmiṁ suttattaye⁴ puthujjanattaggāhaviniveṭhanaṁ nāma kathitaṁ.
- 271. **Mātaran**ti-ādīsu janikāva mātā, janakova pitā, manussabhūtova khīṇāsavo arahāti adhippeto. Kim pana ariyasāvako aññam jīvitā voropeyyāti? Etampi aṭṭhānam. Sacepi bhavantaragatam ariyasāvakam attano ariyasāvakabhāvam ajānantampi koci evam vadeyya "imam kunthakipillikam jīvitā voropetvā sakalacakkavāļagabbhe cakkavattirajjam paṭipajjāhī"ti, neva so tam jīvitā voropeyya. Athāpi nam evam vadeyyum "sace imam na ghātessasi<sup>5</sup>, sīsam te chindissāmā"ti. Sīsamevassa chindeyyum, na ca so tam ghāteyya. Puthujjanabhāvassa pana mahāsāvajjabhāvadassanattham ariyasāvakassa ca baladīpanatthametam vuttham, ayam hettha adhippāyo—sāvajjo puthujjanabhāvo, yatra hi nāma puthujjano mātughātādīnipi ānantariyāni karissati. Mahābalo ca ariyasāvako, yo<sup>6</sup> etāni kammāni na karotīti.

<sup>1.</sup> Dī 1. 29; Ma 3. 18 pitthesu.

<sup>2.</sup> Yam hi yam (Sī)

<sup>3.</sup> Vinivațteti (Sī)

<sup>4.</sup> Suttantanaye (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Na ghāteyyāsi (Sī)

<sup>6.</sup> So (Ka)

- 274. **Paduṭṭhacitto**ti<sup>1</sup> vadhakacittena paduṭṭhacitto. **Lohitaṁ uppādeyyā**ti jīvamānakasarīre khuddakamakkhikāya pivanamattampi lohitaṁ uppādeyya.
- 275. **Saṁghaṁ bhindeyyā**ti samānasaṁvāsakaṁ samānasīmāya ṭhitaṁ pañcahi kāraṇehi² saṁghaṁ bhindeyya. Vuttampi cetaṁ "pañcahupāli ākārehi saṁgho bhijjati kammena uddesena voharanto anussāvanena salākaggāhenā"ti³.

Tattha kammenāti apalokanādīsu catūsu kammesu aññatarena kammena. Uddesenāti pañcasu pātimokkhuddesesu aññatarena uddesena. Voharantoti kathayanto, tāhi tāhi uppatīhi<sup>4</sup> adhammaṁ dhammoti-ādīni aṭṭhārasa bhedakaravatthūni dīpento. Anussāvanenāti "nanu tumhe jānātha mayhaṁ uccākulā pabbajitabhāvaṁ bahussutabhāvañca, mādiso nāma uddhammaṁ ubbinayaṁ Satthu sāsanaṁ gāheyyāti<sup>5</sup> cittampi uppādetuṁ na tumhākaṁ yuttaṁ, kiṁ mayhaṁ avīci nīluppalavanaṁ viya sītalā, kiṁ ahaṁ apāyato na bhāyāmī"ti-ādinā nayena kaṇṇamūle vacībhedaṁ katvā anussāvanena. Salākaggāhenāti evaṁ anussāvetvā tesaṁ cittaṁ upatthambhetvā anivattidhamme katvā "gaṇhatha imaṁ salākan"ti salākaggāhena.

Ettha ca kammameva uddeso vā pamāṇam, vohārānussāvana-salākaggāhā pana pubbabhāgā. Aṭṭhārasavatthudīpanavasena hi voharantena tattha rucijananattham anussāvetvā salākāya gahitāyapi abhinnova hoti samgho. Yadā pana evam cattāro vā atirekā vā salākam gahetvā āveṇikam kammam vā uddesam vā karonti, tadā samgho bhinno nāma hoti. Evam diṭṭhisampanno puggalo samgham bhindeyyāti netam ṭhānam vijjati. Ettāvatā mātughātādīni pañca ānantariyakammāni dassitāni honti, yāni puthujjano karoti, na ariyasāvako. Tesam āvibhāvattham—

Kammato dvārato ceva, kappaṭṭhitiyato tathā. Pākasādhāranādīhi, viññātabbo vinicchayo.

<sup>1.</sup> Dutthacittoti (Sī)

<sup>2.</sup> Pañcahākārehi (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Vi 5. 349 pitthe.

<sup>4.</sup> Upapattīhi (Ka)

<sup>5.</sup> Ganheyyāti (Ka)

Tattha kammato tāva—ettha hi manussabhūtasseva manussabhūtam mātaram vā pitaram vā api parivattalingam jīvitā voropentassa kammam ānantariyam hoti, tassa vipākam paṭibāhissāmīti sakalacakkavāļam mahācetiyappamāṇehipi kancanathūpehi pūretvāpi sakalacakkavāļam pūretvā nisinnassa bhikkhusamghassa mahādānam datvāpi Buddhassa Bhagavato samghāṭikaṇṇam amuncanto vicaritvāpi kāyassa bhedā nirayameva upapajjati. Yo pana sayam manusso tiracchānabhūtam mātaram vā pitaram vā, sayam vā tiracchānabhūto manussabhūtam, tiracchānabhūtoyeva vā tiracchānabhūtam jīvitā voropeti, tassa kammam ānantariyam na hoti, bhāriyam pana hoti, ānantariyam āhacceva tiṭṭhati. Manussajātikānamva pana vasena ayam pañho kathito.

Tattha eļakacatukkam sangāmacatukkam coracatukkanca kathetabbam. Eļakam māressāmīti abhisandhināpi hi eļakaṭṭhāne ṭhitam manusso manussabhūtam mātaram vā pitaram vā mārento ānantariyam phusati. Eļakābhisandhinā mātāpiti-abhisandhinā vā eļakam mārento ānantariyam na phusati, mātāpiti-abhisandhinā mātāpitaro mārento phusateva. Esa nayo itarasmimpi catukkadvaye. Yathā ca mātāpitūsu, evam arahantepi etāni catukkāni veditabbāni. Manussa-arahantameva ca māretvā ānantariyam phusati, na yakkhabhūtam. Kammam pana bhāriyam, ānantariyasadisameva. Manussa-arahantassa ca puthujjanakāleyeva satthappahāre vā vise vā dinnepi yadi so arahattam patvā teneva marati, arahantaghātako hotiyeva. Yam pana puthujjanakāle dinnam dānam arahattam patvā paribhuñjati, puthujjanasseva tam dinnam hoti. Sesa-ariyapuggale mārentassa ānantariyam natthi, kammam pana bhāriyam, ānantariyasadisameva.

Lohituppāde Tathāgatassa abhejjakāyatāya parūpakkamena cammacchedam katvā lohitapaggharaṇam nāma natthi, sarīrassa pana antoyeva ekasmim ṭhāne lohitam samosarati. Devadattena paviddhasilato bhijjitvā gatā sakalikāpi¹ Tathāgatassa pādantam pahari, pharasunā pahaṭo viya pādo antolohitoyeva ahosi. Tathā karontassa ānantariyam hoti. Jīvako pana Tathāgatassa

ruciyā satthakena cammam chinditvā tamhā ṭhānā duṭṭhalohitam nīharitvā phāsukamakāsi. Tathā karontassa puññakammameva hoti.

Atha ye parinibbute Tathāgate cetiyam bhindanti, bodhim chindanti, dhātumhi upakkamanti, tesam kim hotīti? Bhāriyam kammam hoti ānantariyasadisam. Sadhātukam pana thūpam vā paṭimam vā bādhayamānam bodhisākham chinditum vaṭṭati. Sacepi tattha nilīnā sakuṇā cetiye vaccam pātenti, chinditum vaṭṭatiyeva. Paribhogacetiyato hi sarīracetiyam mahantataram. Cetiyavatthum bhinditvā gacchantam bodhimūlampi chinditvā haritum vaṭṭati. Yā pana bodhisākhā bodhigharam bādhati, tam geharakkhaṇattham chinditum na labhati. Bodhi-attham hi geham, na gehatthāya bodhi. Āsanagharepi eseva nayo. Yasmim pana āsanaghare dhātu nihitā hoti, tassa rakkhaṇatthāya bodhisākham chinditum vaṭṭati. Bodhijagganattham ojāharaṇasākham vā pūtisākham vā¹ chinditum vaṭṭatiyeva, sarīrapaṭijaggane viya puññampi hoti.

Saṃghabhedepi sīmaṭṭhakasaṃghe asannipatite visum parisaṃ gahetvā katavohārānussāvanasalākaggāhassa kammaṃ vā karontassa uddesaṃ vā uddisantassa bhedo ca hoti ānantariyakammañca. Samaggasaññāya pana vaṭṭatīti saññāya vā karontassa bhedova hoti, na ānantariyakammaṁ. Tathā navato ūnaparisāya. Sabbantimena paricchedena navannaṁ jānānaṁ yo saṃghaṁ bhindati, tassa ānantariyakammaṁ hoti. Tassa anuvattakānaṁ adhammavādīnaṁ mahāsāvajjakammaṁ, dhammavādino pana anavajjā. Tattha navannameva saṃghabhede idaṁ suttaṁ—"ekato Upāli cattāro honti, ekato cattāro, navamo anussāveti, salākaṁ gāheti 'ayaṁ dhammo ayaṁ vinayo idaṁ Satthu sāsanaṁ, imaṁ gaṇhatha, imaṁ rocethā'ti. Evaṁ kho Upāli saṁgharāji ceva hoti saṁghabhedo ca. Navannaṁ vā Upāli atirekanavannaṁ vā saṁgharāji ceva hoti saṁghabhedo cā'ti². Etesu ca pana pañcasu saṁghabhedo vacīkammaṁ, sesāni kāyakammānīti evaṁ kammato viññātabbo vinicchayo.

**Dvārato**ti sabbāneva cetāni kāyadvāratopi vacīdvāratopi samuṭṭhahanti. Purimāni panettha cattāri āṇattikavijjāmayappayogavasena vacīdvārato samuṭṭhahitvāpi kāyadvārameva pūrenti, saṁghabhedo hatthamuddhāya bhedaṁ karontassa kāyadvārato samuṭṭhahitvāpi vacīdvārameva pūretīti evamettha dvāratopi viññātabbo vinicchayo.

Kappaṭṭhitiyatoti saṃghabhedoyeva cettha kappaṭṭhitiyo. Saṇṭhahante hi kappe vā kappavemajjhe vā saṃghabhedaṁ katvā kappavināseyeva muccati. Sacepi hi "sve kappo vinassissatī"ti ajja saṃghabhedaṁ karoti, sveva muccati, ekadivasameva niraye paccati. Evaṁ karaṇaṁ¹ pana natthi. Sesāni cattāri kammāni ānantariyāneva honti, na kappaṭṭhitiyānīti evamettha kappaṭṭhitiyatopi viññātabbo vinicchayo.

Pākatoti yena ca pañcapetāni kammāni katāni honti, tassa saṁghabhedoyeva paṭisandhivasena vipaccati, sesāni "ahosikammaṁ nāhosi kammavipāko"ti evamādīsu saṅkhaṁ gacchanti. Saṁghabhedābhāve lohituppādo, tadabhāve arahantaghāto, tadabhāve sace pitā sīlavā hoti, mātā dussīlā, no vā tathā sīlavatī, pitughāto paṭisandhivasena vipaccati. Sace mātā sīlavatī, mātughāto. Dvīsupi sīlena vā dussīlena vā samānesu mātughātova paṭisandhivasena vipaccati. Mātā hi dukkarakārinī bahūpakārā ca puttānanti evamettha pākatopi viññātabbo vinicchayo.

Sādhāraṇādīhīti purimāni cattāri sabbesampi gahaṭṭhapabbajitānaṁ sādhāraṇāni, saṁghabhedo pana "na kho Upāli bhikkhunī saṁghaṁ bhindati, na sikkhamānā, na sāmaṇero, na sāmaṇerī, na upāsako, na upāsikā saṁghaṁ bhindati. Bhikkhu kho Upāli pakatatto samānasaṁvāsako samānasīmāyaṁ ṭhito saṁghaṁ bhindatī"ti² vacanato vuttappakārassa bhikkhunova hoti, na aññassa, tasmā asādhāraṇo. Ādisaddena sabbepete dukkhavedanāya sahagatā dosamohasampayuttā cāti evamettha sādhāranādīhipi viññātabbo vinicchayo.

276. **Aññaṁ satthāran**ti "ayaṁ me satthā satthu kiccaṁ kātuṁ asamattho"ti bhavantarepi aññaṁ titthakaraṁ "ayaṁ me satthā"ti evaṁ gaṇheyya, netaṁ ṭhānaṁ vijjatīti attho.

277. Ekissā lokadhātuyāti dasasahassilokadhātuyā. Tīṇi hi khettāni jātikhettaṁ āṇākhettaṁ visayakhettanti. Tattha jātikhettaṁ nāma dasasahassī lokadhātu. Sā hi Tathāgatassa mātukucchismiṁ okkamanakāle nikkhamanakāle sambodhikāle dhammacakkappavattane āyusaṅkhāravossajjane parinibbāne ca kampati. Koṭisatasahassacakkavāļaṁ pana āṇākhettaṁ nāma. Āṭānāṭiyaparittamoraparittadhajaggaparittaratanaparittādīnaṁ hi ettha āṇā pavattati. Visayakhettassa pana parimāṇaṁ natthi. Buddhānaṁ hi "yāvatakaṁ ñāṇaṁ tāvatakaṁ ñeyyaṁ, yāvatakaṁ ñeyyaṁ tāvatakaṁ ñāṇaṁ, ñāṇapariyantikaṁ ñeyyaṁ, ñeyyapariyantikaṁ ñāṇan"ti¹ vacanato avisayo nāma natthi.

Imesu pana tīsu khettesu ṭhapetvā imaṁ cakkavāļaṁ aññasmiṁ cakkavāļe Buddhā uppajjantīti suttaṁ natthi, na uppajjantīti pana atthi. Tīṇi hi piṭakāni Vinayapiṭakaṁ Suttantapiṭakaṁ Abhidhammapiṭakaṁ. Tisso saṅgītiyo Mahākassapattherassa saṅgīti, Yasattherassa saṅgīti, Moggaliputtattherassa saṅgīti. Imā tisso saṅgītiyo āruļhe tepiṭake Buddhavacane imaṁ cakkavāļaṁ muñcitvā aññattha Buddhā uppajjantīti suttaṁ natthi, na uppajjantīti pana atthi.

Apubbam acarimanti apure apacchā, ekato na uppajjanti, pure vā pacchā vā uppajjantīti vuttam hoti. Tattha Bodhipallanke "bodhim appatvā na uṭṭhahissāmī"ti nisinnakālato paṭṭhāya yāva mātukucchismim paṭisandhiggahaṇam, tāva pubbeti na veditabbam. Bodhisattassa hi paṭisandhikkhaṇe dasasahassacakkavāļakampaneneva khettapariggaho kato, etthantare aññassa Buddhassa uppatti nivāritāva hoti. Parinibbānato paṭṭhāya yāva sāsapamattāpi dhātu tiṭṭhati, tāva pacchāti na veditabbam. Dhātūsu hi ṭhitāsu Buddhā ṭhitāva honti. Tasmā etthantare aññassa Buddhassa uppatti nivāritāva hoti. Dhātuparinibbāne pana jāte aññassa Buddhassa uppatti na nivāritā.

Kasmā pana apubbaṁ acarimaṁ na uppajjantīti? Anacchariyattā. Buddhā hi acchariyamanussā. Yathāha "ekapuggalo bhikkhave loke uppajjamāno uppajjati acchariyamanusso. Katamo ekapuggalo, Tathāgato Arahaṁ Sammāsambuddho"ti¹. Yadi ca dve vā cattāro vā aṭṭha vā soļasa vā ekato uppajjeyyuṁ, anacchariyā bhaveyyuṁ. Ekasmiṁ hi vihāre dvinnaṁ cetiyānampi lābhasakkārā uļārā na honti, bhikkhūpi bahutāya anacchariyā jātā, evaṁ Buddhāpi bhaveyyuṁ. Tasmā na uppajjanti.

Desanāya ca visesābhāvato. Yaṁ hi satipaṭṭhānādikaṁ dhammaṁ eko deseti, aññena uppajjitvāpi sova dhammo desetabbo siyā. Tato anacchariyo siyā. Ekasmiṁ pana dhammaṁ desente desanāpi acchariyāva hoti.

Vivādabhāvato ca. Bahūsu ca Buddhesu uppannesu bahūnam ācariyānam antevāsikā viya "amhākam Buddho pāsādiko, amhākam Buddho madhurassaro lābhī puññavā"ti vivadeyyum, tasmāpi evam na uppajjanti.

Apicetam kāraṇam Milindaraññā puṭṭhena Nāgasenattherena vitthāritameva. Vuttañhi tattha<sup>2</sup>—

Bhante Nāgasena bhāsitampi hetam Bhagavatā "aṭṭhānametam bhikkhave anavakāso, yam ekissā lokadhātuyā dve Arahanto Sammāsambuddhā apubbam acarimam uppajjeyyum, netam ṭhānam vijjatī"ti. Desentā³ ca bhante Nāgasena sabbepi Tathāgatā sattatimsa bodhipakkhiyadhamme desenti, kathayamānā⁴ ca cattāri ariyasaccāni kathenti, sikkhāpentā ca tīsu sikkhāsu sikkhāpenti, anusāsamānā ca appamādapaṭipattiyam anusāsanti. Yadi bhante Nāgasena sabbesampi Tathāgatānam eko uddeso ekā kathā ekā sikkhā ekā anusiṭṭhi, kena kāraṇena dve Tathāgatā ekakkhaṇe na uppajjanti. Ekenapi tāva Buddhuppādena ayam loko obhāsajāto, yadi dutiyopi Buddho bhaveyya, dvinnam pabhāya ayam loko bhiyyoso mattāya obhāsajāto bhaveyya. Ovadamānā ca dve Tathāgatā sukham ovadeyyum, anusāsamānā

<sup>1.</sup> Am 1. 22 pitthe.

<sup>3.</sup> Desayantā (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 11. 231 piṭṭhādīsu.

<sup>4.</sup> Kathayantā (Ka)

ca sukham anusāseyyum. Tattha me kāraṇam desehi, yathāham nissamsayo bhaveyyanti.

Ayam mahārāja dasasahassī lokadhātu ekabuddhadhāraṇī, ekasseva Tathāgatassa guṇam dhāreti, yadi dutiyo Buddho uppajjeyya, nāyam dasasahassī lokadhātu dhāreyya, caleyya kampeyya nameyya onameyya vinameyya vikireyya vidhameyya viddhamseyya, na ṭhānamupagaccheyya.

Yathā mahārāja nāvā ekapurisasandhāraṇī bhaveyya, ekasmim purise abhirūļhe sā nāvā samupādikā bhaveyya, atha dutiyo puriso āgaccheyya tādiso āyunā vaṇṇena vayena pamāṇena kisathūlena sabbaṅgapaccaṅgena, so taṁ nāvaṁ abhiruheyya, api nu sā mahārāja nāvā dvinnampi dhāreyyāti. Na hi bhante, caleyya kampeyya nameyya onameyya vinameyya vikireyya vidhameyya viddhaṁseyya, na ṭhānamupagaccheyya, osīdeyya udaketi. Evameva kho mahārāja ayaṁ dasasahassī lokadhātu ekabuddhadhāraṇī, ekasseva Tathāgatassa guṇaṁ dhāreti, yadi dutiyo Buddho upajjeyya, nāyaṁ dasasahassī lokadhātu dhāreyya, caleyya -pa- na ṭhānamupagaccheyya.

Yathā vā pana mahārāja puriso yāvadattham bhojanam bhuñjeyya chādentam yāva kaṇṭhamabhipūrayitvā, so dhāto pīṇito paripuṇṇo nirantaro tandikato anonamitadaṇḍajāto punadeva tattakam bhojanam bhuñjeyya, api nu kho so mahārāja puriso sukhito bhaveyyāti. Na hi bhante, sakim bhuttova mareyyāti. Evameva kho mahārāja ayam dasasahassī lokadhātu ekabuddhadhāraṇī -pa- na ṭhānamupagaccheyyāti.

Kim nu kho bhante Nāgasena atidhammabhārena pathavī calatīti. Idha mahārāja dve sakaṭā ratanaparipūritā bhaveyyum yāva mukhasamā, ekasmā sakaṭato ratanam gahetvā ekasmim sakaṭe ākireyyum, api nu kho tam mahārāja sakaṭam dvinnampi sakaṭānam ratanam dhāreyyāti. na hi bhante, nābhipi tassa phaleyya, arāpi tassa bhijjeyyum, nemīpi tassa opateyyum, akkhopi tassa bhijjeyyāti. Kim nu kho mahārāja atiratanabhārena sakaṭam bhijjatīti. Āma bhanteti. Evameva kho mahārāja atidhammabhārena pathavī calatīti.

Api ca mahārāja imam kāraṇam Buddhabalaparidīpanāya osāritam. Aññampi tattha abhirūpam¹ kāraṇam suṇohi, yena kāraṇena dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe na uppajjanti. Yadi mahārāja dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe uppajjeyyum, parisāya vivādo uppajjeyya, "tumhākam Buddho amhākam Buddho"ti ubhatopakkhajātā bhaveyyum. Yathā mahārāja dvinnam balavāmaccānam parisāya vivādo uppajjati, "tumhākam amacco amhākam amacco"ti ubhatopakkhajātā honti. Evameva kho mahārāja yadi dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe uppajjeyyum, parisāya vivādo uppajjeyya, "tumhākam Buddho amhākam Buddho"ti ubhatopakkhajātā bhaveyyum. Idam paṭhamam kāraṇam suṇohi, yena kāranena dve Sammāsambuddhā ekakkhane na uppajjanti.

Aparampi mahārāja uttarim kāraṇam suṇohi, yena kāraṇena dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe na uppajjanti. Yadi mahārāja dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe uppajjeyyum, aggo Buddhoti yam vacanam, tam micchā bhaveyya. Jeṭṭho Buddhoti -pa-. Seṭṭho Buddhoti. Visiṭṭho Buddhoti. Uttamo Buddhoti. Pavaro Buddhoti. Asamo Buddhoti. Asamasamo Buddhoti. Appaṭisamo Buddhoti. Appaṭibhāgo Buddhoti. Appaṭipuggalo Buddhoti yam vacanam, tam micchā bhaveyya. Idampi kho tvam mahārāja kāraṇam atthato sampaṭiccha, yena kāraṇena dve Sammāsambuddhā ekakkhaṇe na uppajjanti.

Apica mahārāja Buddhānaṁ Bhagavantānaṁ sabhāvapakatikā esā, yaṁ ekoyeva Buddho loke uppajjati. Kasmā? Kāraṇamahantattā Sabbaññubuddhaguṇānaṁ. Aññampi mahārāja yaṁ mahantaṁ hoti, taṁ ekaṁyeva hoti. Pathavī mahārāja mahantī, sā ekāyeva. Sāgaro mahanto, so ekoyeva. Sineru girirājā mahanto, so ekoyeva. Ākāso mahanto, so ekoyeva. Sakko mahanto, so ekoyeva. Brahmā mahanto, so ekoyeva. Tathāgato Arahaṁ Sammāsambuddho mahanto, so ekoyeva. Yattha te uppajjanti, tattha aññesaṁ okāso na hoti. Tasmā Tathāgato Arahaṁ Sammāsambuddho ekoyeva loke upajjatīti. Sukathito bhante Nāgasena pañho opammehi kāranehī'ti.

Ekissā lokadhātuyāti ekasmim cakkavāļe. Heṭṭhā imināva padena dasa cakkavāļasahassāni gahitāni, tānipi ekacakkavāļeneva paricchinditum vaṭṭanti. Buddhā hi uppajjamānā imasmimyeva cakkavāļe uppajjanti, uppajjanaṭṭhāne¹ pana vārite ito aññesu cakkavāļesu na uppajjantīti vāritameva hoti.

#### Pațhamavaggavannanā

### 15. Aṭṭhānapāļi 2. Dutiyavaggavaṇṇanā

278. **Apubbaṁ acariman**ti ettha cakkaratanapātubhāvato pubbe pubbaṁ, tasseva antaradhānato pacchā carimaṁ. Tattha dvidhā cakkaratanassa antaradhānaṁ hoti cakkavattino kālakiriyāya vā pabbajjāya vā. Antaradhāyamānañca pana taṁ kālakiriyato vā pabbajjato vā sattame divase antaradhāyati, tato paraṁ cakkavattino pātubhāvo avārito.

Kasmā pana ekacakkavāļe dve cakkavattino na uppajjantīti? Vivādupacchedato acchariyabhāvato<sup>2</sup> cakkaratanassa mahānubhāvato ca. Dvīsu hi uppajjantesu "amhākaṁ rājā mahanto, amhākaṁ rājā mahanto"ti vivādo uppajjeyya, "ekasmiṁ dīpe cakkavattī, ekasmiṁ dīpe cakkavattī"ti ca anacchariyo bhaveyya. Yo cāyaṁ cakkaratanassa dvisahassadīpaparivāresu catūsu mahādīpesu issariyānuppadānasamattho mahānubhāvo, sopi parihāyetha. Iti vivādupacchedato acchariyabhāvato cakkaratanassa mahānubhāvato ca na ekacakkavāle dve uppajjanti.

279. **Yam itthī Araham assa Sammāsambuddho**ti ettha tiṭṭhatu tāva sabbaññuguṇe nibbattetvā lokanittharaṇasamattho Buddhabhāvo, paṇidhānamattampi itthiyā na sampajjati.

"Manussattam lingasampatti, hetu Satthāradassanam. Pabbajjā guņasampatti, adhikāro ca chandatā. Atthadhammasamodhānā, abhinīhāro samijjhatī"ti<sup>3</sup>—

<sup>1.</sup> Uppannatthāne (Ka)

<sup>3.</sup> Khu 4. 311 pitthe Buddhavamse.

<sup>2.</sup> Anacchariyabhāvato (Syā, Ka)

imāni hi paṇidhānasampattikāraṇāni. Iti<sup>1</sup> paṇidhānampi sampādetuṁ asamatthāya<sup>2</sup> itthiyā kuto Buddhabhāvoti "aṭṭhānametaṁ bhikkhave anavakāso yaṁ itthī Arahaṁ assa Sammāsambuddho"ti vuttaṁ. Sabbākāraparipūrova puññussayo sabbākāraparipūrameva attabhāvaṁ nibbattetīti purisova Arahaṁ hoti Sammāsambuddho, na itthī.

- 280. **Rājā assa cakkavattī**ti-ādīsupi yasmā itthiyā kosohitavatthaguyhatādīnam<sup>3</sup> abhāvena lakkhaṇāni na paripūranti, itthiratanābhāvena sattaratanasamaṅgitā na sampajjati, sabbamanussehi ca adhiko attabhāvo na hoti. Tasmā "aṭṭhānametaṁ bhikkhave anavakāso yaṁ itthī rājā assa cakkavattī"ti vuttaṁ.
- 281. Yasmā ca sakkattādīni tīņi ṭhānāni uttamāni, itthiliṅgañca hīnaṁ, tasmā cassā sakkattādīnipi paṭisiddhāni.

Nanu ca yathā itthilingam, evam purisalingampi brahmaloke natthi. Tasmā "yam puriso brahmattam kāreyya, ṭhānametam vijjatī"tipi na vattabbam siyāti. No na vattabbam. Kasmā? Idha purisassa tattha nibbattanato. Brahmattanti hi mahābrahmattam adhippetam. Itthī ca idha jhānam bhāvetvā kālam katvā Brahmapārisajjānam sahabyatam upapajjati, na mahābrahmānam. Puriso pana tattha nuppajjatīti na vattabbo. Samānepi cettha ubhayalingābhāve purisasanṭhānāva brahmāno, na itthisanṭhānā. Tasmā suvuttamevetam.

284. **Kāyaduccaritassā**ti-ādīsu yathā nimbabījakosātakibījādīni madhuram phalam na nibbattenti, asātam amadhurameva nibbattenti, evam kāyaduccaritādīni madhuram vipākam na nibbattenti, amadhurameva nibbattenti. Yathā ca ucchubījasālibījādīni madhuram sādurasameva phalam nibbattenti, na asātam kaṭukam. Evam kāyasucaritādīni madhurameva vipākam nibbattenti, na amadhuram. Vuttampi cetam—

"Yādisam vapate bījam, tādisam harate phalam. Kalyāṇakārī kalyāṇam, pāpakārī ca pāpakan"ti<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Idam (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Kosohitavatthuguyhatādīnaṁ (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Asamatthatāya (Sī)

<sup>4.</sup> Sam 1. 229 pitthe.

Tasmā "aṭṭhānametam bhikkhave anavakāso yam kāyaduccaritassā"tiādi vuttam.

290-295. **Kāyaduccaritasamangī**ti-ādīsu **samangī**ti pancavidhā samangitā āyūhanasamangitā cetanāsamangitā kammasamangitā vipākasamangitā upatthānasamangitāti. Tattha kusalākusalakammāyūhanakkhaņe āyūhanasamangitāti vuccati. Tathā cetanāsamangitā. (Yāva pana sattā arahattam na pāpunanti, tāva sabbepi sattā pubbe upacitacetanāya samangitāya cetanāsamanginoti vuccanti. Esā cetanāsamangitā.) 1 Yāva arahattam na pāpunanti, tāva sabbepi sattā pubbe upacitam vipākāraham kammam sandhāya "kammasamangino"ti vuccanti. Esā kammasamangitā. Vipākasamangitā vipākakkhaneyeva veditabbā. Yāva pana sattā arahattam na pāpunanti, tāva tesam tato tato cavitvā niraye tāva uppajjamānānam aggijālālohakumbhi-ādīhi upatthānākārehi nirayo, gabbhaseyyakattam āpajjamānānam mātukucchi, devesu uppajjamānānam kapparukkhavimānādīhi upatthānākārehi devalokoti evam upapattinimittam upatthāti. Iti nesam iminā upapattinimitta-upatthānena aparimuttatā upatthānasamangitā nāma. Sā calati, sesā niccalā. Niraye hi upatthitepi devaloko upatthāti, devaloke upatthitepi nirayo upatthāti, manussaloke upatthitepi tiracchānayoni upatthāti, tiracchānayoniyā ca upatthitāyapi manussaloko upatthātiyeva.

Tatridam vatthu—Soṇagiripāde kira Acelavihāre<sup>2</sup> Soṇatthero nāma eko dhammakathiko. Tassa pitā Sunakhavājiko nāma ahosi, thero tam paṭibāhantopi samvare ṭhapetum asakkonto "mā nassi varāko"ti<sup>3</sup> mahallakakāle akāmakam nam pabbājesi. Tassa gilānaseyyāya nipannassa nirayo upaṭṭhāsi. Soṇagiripādato mahantā sunakhā āgantvā khāditukāmā viya samparivāresum. So mahābhayabhīto "vārehi tāta Soṇa, vārehi tāta Soṇā"ti āha. Kim mahātherāti. Na passasi tātāti tam pavattim ācikkhi. Soṇatthero "kathañhi nāma mādisassa pitā niraye

<sup>1. ( )</sup> etthantare pāṭho Sīhaļapotthake ca, Ma-Ṭṭha 4. 87; Abhi-Ṭṭha 2. 419 piṭṭhesu ca na dissati.

<sup>2.</sup> Pañcalavihāre (Sī)

<sup>3.</sup> Pāpakoti (Ka)

nibbattissati, patiṭṭhāssa bhavissāmī''ti¹ sāmaṇerehi nānāpupphāni āharāpetvā cetiyaṅgaṇabodhiyaṅgaṇesu talasantharaṇapūjaṁ² āsanapūjañca kāretvā pitaraṁ mañcakena cetiyaṅgaṇaṁ haritvā mañce nisīdāpetvā "ayaṁ mahāthera pūjā tumhākaṁ atthāya katā, 'ayaṁ me Bhagavā duggatapaṇṇākāro'ti vatvā Bhagavantaṁ vanditvā cittaṁ pasādehī''ti āha. So mahāthero pūjaṁ disvā tathā karonto cittaṁ pasādesi. Tāvadevassa devaloko upaṭṭhāsi. Nandanavanacittalatāvanamissakavanaphārusa-kavanavimānāni ceva devanāṭakāni ca parivāretvā ṭhitāni viya ahesuṁ. So "apetha Soṇa, apetha Soṇā'ti theraṁ āha. Kimidaṁ mahātherāti. Etā te mātaro āgacchantīti. Thero "saggo upaṭṭhito mahātherassā'ti cintesi. Evaṁ upaṭṭhānasamaṅgitā calatīti veditabbā. Etāsu samaṅgitāsu idha āyūhanacetanākammasamaṅgitāvasena "kāyaduccaritasamaṅgī'ti-ādi vuttaṁ.

Tattha eke ācariyā "yasmim khaņe kammam āyūhati, tasmimyeva khaņe tassa saggo vārito"ti vadanti. Apare pana "āyūhitakammam nāma³ vipākavāram labhantampi atthi alabhantampi. Tattha yadā kammam vipākavāram labhati, tasmimyeva kāle tassa saggo vārito"ti vadanti. Sesam sabbattha uttānatthamevāti.

Aṭṭhānapālivaṇṇanā niṭṭhitā.

# 16. Ekadhammapāļi 1. Paṭhamavaggavaṇṇanā

296. Ekadhammapāļiyam **ekadhammo**ti ekasabhāvo. **Ekantanibbidāyā**ti ekantena vaṭṭe nibbindanatthāya ukkaṇṭhanatthāya. **Virāgāyā**ti vaṭṭe virajjanatthāya, rāgādīnam vā kilesānam virajjanāya vigamāya. **Nirodhāyā**ti rāgādīnam nirodhāya appavattikaraṇatthāya, vaṭṭasseva vā nirujjhanatthāya. **Upasamāyā**ti kilesavūpasamanatthāya, **abhiññāyā**ti aniccādivasena lakkhaṇattayam āropetvā abhijānanatthāya. **Sambodhāyā**ti catunnam saccānam bujjhanatthāya, "bodhi vuccati catūsu maggesu

<sup>1.</sup> Patitthānamassa karissāmīti (Ka)

<sup>3.</sup> Āyūhanakammam (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Santharapūjañca (Syā)

ñāṇan"ti<sup>1</sup> evam vuttassa vā catumaggañāṇassa paṭivijjhanatthāya. **Nibbānāyā**ti appaccayanibbānassa sacchikaraṇatthāya.

Iti Bhagavā imehi sattahi padehi Buddhānussatikammaṭṭhānassa vaṇṇaṁ kathesi. Kasmā? Mahājanassa ussāhajananatthaṁ visakaṇṭakavāṇijo viya attano paṇiyassa². Visakaṇṭakavāṇijo nāma guļavāṇijo vuccati. So kira guḷaphāṇitakhaṇḍasakkarādīni³ sakaṭenādāya paccantagāmaṁ gantvā "visakaṇṭakaṁ gaṇhatha, visakaṇṭakaṁ gaṇhathā"ti ugghosesi. Taṁ sutvā gāmikā "visaṁ nāma kakkhaḷaṁ ghoraṁ. Yo naṁ khādati, so marati. Kaṇṭakampi vijjhitvā māreti, ubhopete kakkhaḷā. Ko ettha ānisaṁso"ti gehadvārāni thakesuṁ, dārake ca palāpesuṁ. Taṁ disvā vāṇijo "avohārakusalā ime gāmikā, handa ne upāyena gāhāpemī"ti "atimadhuraṁ gaṇhatha, atisāduṁ gaṇhatha, guḷaṁ phāṇitaṁ sakkaraṁ samagghaṁ labbhati, kūṭamāsakūṭakahāpaṇādīhi vāpi labbhatī"ti ugghosesi. Taṁ sutvā gāmikā tuṭṭhapahaṭṭhā vaggavaggā gantvā bahumpi mūlaṁ datvā aggahesuṁ.

Tattha visakaṇṭakavāṇijassa "visakaṇṭakaṁ gaṇhathā"ti ugghosanaṁ viya Bhagavato Buddhānussatikammaṭṭhānakathanaṁ, visakaṇṭake vaṇṇaṁ kathetvā tassa gahaṇatthāya mahājanassa ussāhakaraṇaṁ viya imehi sattahi padehi Buddhānussatikammaṭṭhānassa vaṇṇabhaṇanena tattha mahājanassa ussāhakaraṇaṁ.

Katamo ekadhammoti kathetukamyatāpucchā. Buddhānussatīti Buddham ārabbha uppannā anussati, Buddhaguṇārammaṇāya satiyā etam adhivacanam. Tam panetam Buddhānussatikammaṭṭhānam duvidham hoti cittasampahamsanatthañceva vipassanatthañca. Katham? Yadā hi asubhārammaṇesu aññataram⁴ bhāventassa bhikkhuno cittuppādo upahaññati ukkaṇṭhati nirassādo hoti vīthim nappaṭipajjati, kūṭagoṇo viya ito cito ca vidhāvati. Tasmim khaṇe esa mūlakammaṭṭhānam pahāya "itipi so Bhagavā"ti-ādinā nayena Tathāgatassa lokiyalokuttaraguṇe anussarati. Tassevam Buddham anussarantassa cittuppādo pasīdati, vinīvaraṇo

<sup>1.</sup> Khu 7. 362; Khu 8. 231 pitthesu.

<sup>2.</sup> Paṇḍitatāya (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Guļavāņijo khaņdasakkarādīni (Ka)

<sup>4.</sup> Asubhārammane asubhasaññam (Syā), asubhārammane subhasaññam (Ka)

hoti. So tam cittam evam dametvā puna mūlakammaṭṭhānamyeva manasi karoti. Katham? Yathā nāma balavā puriso kūṭāgārakaṇṇikatthāya mahārukkham chindanto sākhāpalāsacchedanamatteneva¹ pharasudhārāya vipannāya mahārukkham chinditum asakkontopi dhuranikkhepam akatvāva kammārasālam gantvā tikhiṇam pharasum kārāpetvā puna tam chindeyya. Evamsampadamidam daṭṭhabbam. So evam Buddhānussativasena cittam paridametvā puna mūlakammaṭṭhānam manasikaronto asubhārammaṇam paṭhamajjhānam nibbattetvā jhānamgāni sammasitvā ariyabhūmim okkamati. Evam tāva cittasampahamsanattham hoti.

Yadā panesa Buddhānussatim anussaritvā "ko ayam itipi so Bhagavātiādinā nayena anussari, itthī nu kho puriso nu kho devamanussamārabrahmānam aññataro nu kho"ti pariggaņhanto "na añño koci satisampayuttam pana cittameva anussarī"ti disvā "tam kho panetam cittam khandhato viññanakkhandho hoti, tena sampayutta vedana vedanākkhandho, tena sampayuttā saññā saññākkhandho, sahajātā phassādayo sankhārakkhandhoti ime cattāro arūpakkhandhā hontī"ti arūpañca vavatthapetvā tassa nissayam pariyesanto hadayavatthum disvā tassa nissayāni cattāri mahābhūtāni, tāni upādāya pavattāni sesa-upādārūpāni ca pariggahetvā "sabbampetam rūpam rūpakkhandho"ti vavatthapetvā "idañca rūpam purimañca arūpan"ti sankhepato rūpārūpam, pabhedato pañcakkhandhe puna "sankhepato pañcapete khandhā dukkhasaccan"ti dukkhasaccam vavatthapetvā "tassa pabhāvikā tanhā samudayasaccam, tassa nirodho nirodhasaccam, nirodhapajānanā patipadā maggasaccan"ti evam pubbabhāge cattāri ca saccāni vavatthapetvā patipātiyā ariyabhūmim okkamati. Tadāssa idam kammaṭṭhānam vipassanattham nāma hoti. Ayam **kho**ti-ādi appanāvāro vuttanayeneva veditabbo.

297. **Dhammānussati-**ādīsupi eseva nayo. Ayam panettha vacanattho—dhammam ārabbha uppannā anussati² **dhammānussati**, svākkhātatā-didhammaguṇārammaṇāya satiyā etam adhivacanam. Samgham ārabbha uppannā anussati **samghānussati**, suppaṭipannatādisamghaguṇārammaṇāya satiyā

etam adhivacanam. Sīlam ārabbha uppannā anussati sīlānussati, akhandatādisīlagunārammanāya satiyā etam adhiyacanam. Cāgam ārabbha uppannā anussati cāgānussati, muttacāgatādicāgagunārammanāya satiyā etam adhivacanam. Devatā ārabbha uppannā anussati devatānussati, devatā sakkhitthāne thapetvā attano saddhādigunārammanāya satiyā etam adhivacanam. Ānāpāne ārabbha uppannā sati **ānāpānassati**, assāsapassāsanimittārammanāya satiyā etam adhivacanam. Maranam ārabbha upannā sati **maranassati,** jīvitindriyupacchedārammanāya satiyā etam adhivacanam. Kesādibhedam rūpakāyam gatā, kāye vā gatāti kāyagatā, kāyagatā ca sā sati cāti kāyagatasatīti vattabbe rassam akatvā **kāyagatāsatī**ti vuttā. Kesādikāyakotthāsanimittārammanāya satiyā etam adhivacanam. Upasamam ārabbha uppannā anussati upasamānussati, sabbadukkhūpasamārammanāya satiyā etam adhivacanam. Duvidho vā upasamo accantūpasamo ca khayūpasamo ca. Tattha accantūpasamo nāma nibbānam, **khayūpasamo** nāma maggo. Evametam duvidhampi upasamam anussarantassa uppannā sati upasamānussatīti ayamettha attho. Iti imesu dasasu kammatthānesu ānāpānassati maranassati kāyagatāsatīti imāni tīni vipassanatthāneva honti, sesāni satta cittasampahamsanatthānipi hontīti.

# Paṭhamavaggavaṇṇanā

# 16. Ekadhammapāļi 2. Dutiyavaggavaņņanā

298. Dutiye **micchādiṭṭhī**ti dvāsaṭṭhividhāyapi micchādiṭṭhiyā etaṁ adhivacanaṁ. **Micchādiṭṭhikassā**ti tāya diṭṭhiyā samannāgatassa.

299. **Sammādiṭṭhī**ti pañcavidhāyapi sammādiṭṭhiyā etam adhivacanam. **Sammādiṭṭhikassā**ti tāya diṭṭhiyā samannāgatassa.

302. Ayoniso manasikāroti anupāyamanasikāro.

- 303. Yoniso manasikāroti upāyamanasikāro. Tattha ayoniso manasikaroto pubbe anuppannā micchādiṭṭhi uppajjati, uppannā pana yāva niyāmokkamanā pavaḍḍhati. Niyāme okkante vaḍḍhitā nāma hoti. Yoniso manasikaroto pubbe anuppannā sammādiṭṭhi uppajjati, uppannā pana yāva arahattamaggā pavaḍḍhati. arahattaphale patte vaḍḍhitā nāma hoti.
- 304. Micchādiṭṭhiyā bhikkhave samannāgatā sattāti ettha ekaccā micchādiṭṭhi saggāvaraṇā ceva hoti maggāvaraṇā ca, ekaccā maggāvaraṇāva, na saggāvaraṇā, ekaccā neva saggāvaraṇā na maggāvaraṇā. Tattha ahetukadiṭṭhi akiriyadiṭṭhi natthikadiṭṭhīti ayaṁ tividhā saggāvaraṇā ceva hoti maggāvaraṇā ca. Dasavatthukā antaggāhikā micchādiṭṭhi maggāvaraṇāva hoti na saggāvaraṇā. Vīsativatthukā sakkāyadiṭṭhi neva saggāvaraṇā na maggāvaraṇā. Idaṁ pana vidhānaṁ paṭikkhipitvā imasmiṁ sutte "micchādiṭṭhiyā bhikkhave samannāgatā"ti vacanato antamaso vīsativatthukaṁ sakkāyadiṭṭhiṁ upādāya diṭṭhi nāma saggaṁ upanetuṁ samatthā nāma natthi, ekantaṁ nirayasmiṁyeva nimujjāpetīti vuttaṁ. Yathā hi muggamāsappamāṇāpi pāsāṇasakkharā udake pakkhittā uppilavamānā¹ nāma natthi, ekantaṁ heṭṭhāva pavisati, evamevaṁ antamaso sakkāyadiṭṭhipi saggaṁ upanetuṁ samatthā nāma natthi, ekantaṁ apāyesuyeva nimujjāpetīti.
- 305. Sammādiṭṭhiyā samannāgatāti ettha kammassakatasammādiṭṭhi jhānasammādiṭṭhi vipassanāsammādiṭṭhi maggasammādiṭṭhi phalasammādiṭṭhīti pañcavidhā sammādiṭṭhi. Tattha kammassakatasamādiṭṭhi sampattibhavam ākaḍḍhati, jhānasammādiṭṭhi rūpārūpabhave paṭisandhim deti, maggasammādiṭṭhi vaṭṭam viddhamseti, phalasammādiṭṭhi bhavam paṭibāhati, vipassanāsammādiṭṭhi kim karotīti? Sāpi paṭisandhim nākaḍḍhati. Tipiṭakacūļābhayatthero panāha "sace vipassanāsammādiṭṭhi bhāvitā diṭṭheva dhamme arahattam pāpetum sakkoti, iccetam kusalam. Sace na sakkoti, satta bhave deti āvuso"ti. Evamayam lokiyalokuttarā sammādiṭṭhi kathitā. Imasmim panatthe lokikā bhavanipphādikāva veditabbā.

306. Yañceva kāyakammam yathāditthi samattam samādinnanti ettha vathāditthīti yā yā ditthi, tassā tassā anurūpam<sup>1</sup>. Samattanti paripunnam. Samādinnanti gahitam. Tadetam yathāditthiyam thitakāyakammam, ditthisahajatam kayakammam, ditthanulomikam kayakammanti tividham hoti. Tattha "pānam hanato adinnam ādiyato miechācāram carato natthi tatonidānam pāpam, natthi pāpassa āgamo"ti yam evamladdhikassa sato pānātipāta-adinnādānamiechācārasankhātam kāyakammam, idam yathāditthiyam thitakāyakammam nāma. "Pānam hanato adinnam ādiyato micchācāram carato natthi tatonidānam pāpam, natthi pāpassa āgamo"ti imāya pana laddhiyā iminā dassanena sahajātam kāyakammam ditthisahajātam kāyakammam nāma. Tadeva pana samattam samādinnam gahitam parāmattham ditthānulomikam kāyakammam nāma. Vacīkammādīsupi eseva nayo. Yathā panettha "pāṇam hanato adinnam ādiyato micchācāram carato natthi tatonidānam pāpan"ti yojanā katā, evam vacīkammamanokammesu "musā bhanato, pisunam kathentassa, pharusam kathentassa, sampham palapantassa, abhijihāluno, byāpannacittassa, micchāditthikassa ca sato natthi tatonidānam pāpan"ti yojanā kātabbā.

Yā ca cetanāti-ādīsu diṭṭhisahajātāva cetanā cetanā nāma, diṭṭhisahajātāva patthanā patthanā nāma, cetanāpatthanānam vasena cittaṭṭhapanā<sup>2</sup> paṇidhi nāma, tehi pana cetanādīhi<sup>3</sup> sampayuttā phassādayo saṅkhārā nāma. Diṭṭhi hissa bhikkhave pāpikāti yasmā tassa puggalassa diṭṭhi pāpikā lāmikā. Nikkhittanti ropitam. Upādiyatīti gaṇhāti. Kaṭukattāyāti idam purimasseva vevacanam.

"Vaṇṇagandharasūpeto, amboyam ahuvā pure. Tameva pūjam labhamāno, kenambo kaṭukapphalo.

Pucimandaparivāro, ambo te dadhivāhana. Mūlam mūlena samsaṭṭham, sākhā sākhā nisevare<sup>4</sup>. Asātasannivāsena, tenambo kaṭukapphalo"ti<sup>5</sup>—

<sup>1.</sup> Yā ayam diṭṭhi, tassā anurūpam (Sī)

<sup>3.</sup> Cetanādiṭṭhīhi (Ka)

<sup>4.</sup> Nivesare (Ţīkā)

<sup>2.</sup> Cittapatthanā (Ka)

<sup>5.</sup> Khu 5. 48 pitthe Jātake.

Āgataṭṭhāne viya hi idhāpi kaṭukanti tittakaṁ veditabbaṁ. **Asātattāyā**ti amadhurattāya.

Imasmim pana Bījūpamasutte<sup>1</sup> "diṭṭhīti niyatamicchādiṭṭhi gahitā"ti porāṇakattherā āhamsu. Tam pana paṭikkhipitvā "sabbānipi dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni gahitānī"ti vuttam. Anantarasutte "pāṇātipātā viramantassa adinnādānā viramantassa micchācārā viramantassa natthi tatonidānam puññan"ti-ādinā nayena yathādiṭṭhiyam ṭhitakāyakammādīni yojetvā veditabbāni, idha pana sammādiṭṭhisahajātā cittaṭṭhapanāva patthanāti veditabbā. Sammādiṭṭhi panettha lokiyalokuttarā kathitā. Sesam sabbattha uttānatthamevāti.

Dutiyavaggavannanā.

# 16. Ekadhammapāli 3. Tatiyavaggavannanā

308. Tatiyassa paṭhame micchādiṭṭhikoti ayāthāvadiṭṭhiko. Viparītadassanoti tāyeva micchādiṭṭhiyā viparītadassano. Saddhammā vuṭṭhāpetvāti dasakusalakammapathadhammato vuṭṭhāpetvā. Asaddhamme patiṭṭhāpetīti dasa-akusalakammapathasaṅkhāte asaddhamme patiṭṭhāpeti. Ekapuggaloti cettha chahi satthārehi saddhim Devadatto ca aññe ca evarūpā veditabbā.

- 309. Dutiye **sammādiṭṭhiko**ti yāthāvadiṭṭhiko. **Aviparītadassano**ti tāyeva sammādiṭṭhiyā aviparītadassano. **Asaddhammā**ti dasa-akusalakammapathato. **Saddhamme**ti dasakusalakammapathasaṅkhāte saddhamme. **Ekapuggalo**ti cettha anuppanne Buddhe cakkavattī rājā sabbaññubodhisattoti evamādayo labbhanti, uppanne Buddhe Buddho ceva Buddhasāvakā ca.
- 310. Tatiye **micchādiṭṭhiparamānī**ti micchādiṭṭhi paramā etesanti micchādiṭṭhiparamāni. Pañca hi ānantariyakammāni mahāsāvajjāni nāma, tehipi micchādiṭṭhiyeva mahāsāvajjatarāti adhippāyo. Kasmā? Tesam hi paricchedo atthi. Cattāri hi ānantariyakammāni niraye nibbattāpentīti

\_\_\_\_\_

vuttāni. Samghabhedakammampi niraye kappaṭṭhitikameva hoti. Evametesam paricchedo atthi, koṭi paññāyati, niyatamicchādiṭṭhiyā pana paricchedo natthi. Sā hi vaṭṭassa mūlam, tāya samannāgatassa bhavato vuṭṭhānam natthi. Ye tassa sotabbam maññanti, tepi vippaṭipādeti¹. Tāya ca samannāgatassa neva saggo atthi na maggo. Kappavināse mahājane brahmaloke nibbattepi niyatamicchādiṭṭhiko tattha anibbattitvā piṭṭhicakkavāļe nibbattati. Kim pana piṭṭhicakkavāļam na jhāyatīti? Jhāyati, tasmim jhāyamānepi esa ākāse ekasmim okāse paccatiyevāti vadanti.

311. Catutthe Makkhalīti "mā khalī"ti vacanam upādāya evamladdhanāmo titthakaro. Nadīmukheti dvinnam nadīnam samāgataṭṭhāne². Desanāmattamevetam, dvinnam kandarānam, dvinnam udakānam, samuddassa ca, loṇiyā ca, samuddassa ca nadiyā cāti etesampi yassa kassaci samāgataṭṭhānam aññampi tathārūpam udakam. Khippanti³ kuminam. Uḍḍeyyāti oḍḍeyya⁴. Manussā hi naļehi vā ucchūhi vā veļūhi vā palāsantisalākāya⁵ vā ekam dve tayo vā kumbhe gaṇhanappamāṇakuminam katvā mukhavaṭṭiyā yottena bandhitvā nadīmukham netvā dvīsu passesu khāṇuke koṭṭetvā yottehi tattha bandhanti, tam sandhāyetam vuttam. Tasmim hi paviṭṭhassa khuddakassa macchassāpi mokkho natthi. Anayāyāti avaḍḍhiyā. Byasanāyāti vināsāya. Makkhali moghapurisoti ayam Makkhali Gosālo tucchapuriso. Manussakhippam maññe loke uppannoti mahājanassa saggamokkhagamanamagge⁶ tattha gamananivāraṇattham manussakuminam viya loke uppanno.

312. Pañcamādīsu durakkhāte bhikkhave dhammavinayeti durakkhātadhammavinayo nāma bāhirakasāsanam. Tattha hi Satthāpi asabbaññū hoti, dhammopi durakkhāto, gaṇopi duppaṭipanno. Yo ca samādapetīti yo ācariyapuggalo samādapeti. Yañca samādapetīti yam antevāsikam samādapeti. Yo ca samādapito tathattāya paṭipajjatīti yo antevāsiko ācariyena samādapito tassa vacanam

<sup>1.</sup> Vippaṭipādenti (Syā), vippaṭisārenti (Ka)

<sup>3.</sup> Khipanti (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Sinnusalākāya (Sī)

<sup>2.</sup> Samāgamatthāne (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Oddeyyāti uddeyya (Sī)

<sup>6.</sup> Saggamokkhagamanamaggo (Ka)

karonto tathābhāvāya paṭipajjati. **Bahuṁ apuññaṁ pasavantī**ti samādapako hi pāṇātipātādīsu jaṅghasataṁ samādapento tesaṁ sabbesampi akusalena samakameva akusalaṁ pāpuṇāti. Tenāha "sabbe te bahuṁ apuññaṁ pasavantī"ti.

- 313. Svākkhāteti suṭṭhu akkhāte sudesite. Evarūpe hi dhammavinaye Satthā ca Sabbaññū hoti, dhammo ca svākkhāto, gaṇo ca suppaṭipanno. Sabbe te bahuṁ puññaṁ pasavantīti samādapako hi bhikkhū piṇḍāya paviṭṭhe disvā yāgubhattādīni samādapento sabbesampi dāyakānaṁ kusalena samakaṁ kusalaṁ pāpuṇāti. Tena vuttaṁ "bahuṁ puññaṁ pasavantī"ti.
- 314. **Dāyakena mattā jānitabbā**ti dāyakapuggalena pamāṇaṁ jānitabbaṁ, pamāṇena dātabbaṁ, pūretvā atirekaṁ na dātabbaṁ. Na dātabbanti hi avatvā¹ pamāṇavasena thokaṁ dātabbanti vuttaṁ. Kasmā? Pūretvā atireke dinnepi hi atirekā manussasampatti vā dibbasampatti vā nibbānasampatti vā natthi. **No paṭiggāhakenā**ti paṭiggāhakassa pana mattaṁ jānitvā paṭiggahaṇakiccaṁ nāma natthi. Kasmā? Tassa hi mattaṁ ñatvā pūretabbā² mattapaṭiggahaṇamūlikā appicchapaṭipadā nāma natthi. Yattakaṁ pana labhati, tattakaṁ gahetabbaṁ. Atirekaggahaṇamūlaṁ hissa puttadārabharaṇaṁ³ bhavissati.
- 315. Paţiggāhakena mattā jānitabbāti paṭiggāhakapuggalena pamāṇaṁ jānitabbaṁ. Kathaṁ? Tena hi dāyakassa vaso veditabbo, deyyadhammassa vaso veditabbo, attano thāmo veditabbo. Yadi hi deyyadhammo bahu hoti, dāyako appaṁ dātukāmo, dāyakassa vasena appaṁ gaṇhitabbaṁ. Deyyadhammo appo, dāyako bahuṁ dātukāmo, deyyadhammassa vasena appaṁ gaṇhitabbaṁ. Deyyadhammopi bahu, dāyakopi bahuṁ dātukāmo, attano thāmaṁ ñatvā pamāṇeneva gaṇhitabbaṁ. Evaṁ mattaṁ ñatvā paṭiggaṇhanto hi appicchapaṭipadaṁ pūreti. Anupannassa lābho uppajjati, uppanno lābho thāvarova hoti. Appasannā pasīdanti, pasannāpi bhiyyo pasādamāpajjanti, mahājanassa cakkhubhūto hoti, sāsanaṁ ciraṭṭhitikaṁ karoti.

<sup>1.</sup> Dātabbam na dātabbanti avatvā (Ka)

<sup>3.</sup> Puttadāragahanam (Syā)

Tatrimāni vatthūni—Rohaṇajanapade kira Kuṭumbariyavihāre eko daharo dubbhikkhasamaye tasmiṁ gāme ekassa kammakārassa¹ gehe bhuñjanatthāya kaṭacchubhattaṁ gahetvā gamanatthāya ca kaṭacchubhattaṁeva labhati. So ekadivasaṁ tasmiṁ gehe ekaṁ āgantukaṁ disvā ekameva kaṭacchubhattaṁ gaṇhi. Athassa "kena kāraṇenā"ti vutte tamatthaṁ vatvā so kulaputto pasīditvā "amhākaṁ kulūpakabhadanto evarūpo nāmā"ti rājadvāre mittāmaccānaṁ kathesi. Te sabbepi tassa appicchaguṇe pasannā ekadivaseneva saṭṭhi dhurabhattāni ṭhapesuṁ. Evaṁ² appiccho anuppannalābhaṁ uppādeti.

Saddhātissamahārājāpi cūļupaṭṭhākaṁ³ Tissāmaccaṁ vīmaṁsitvā tena ekaṁ tittiraṁ pacāpetvā āharāpesi. Atha paribhogasamaye "aggaṁ datvā paribhuñjissāmī"ti aṭṭhakasālapariveṇe⁴ mahātherassa bhaṇḍaggāhasāmaṇerassa tittiramaṁsaṁ dento tasmiṁ thokaṁyeva paṭiggaṇhante tassa appicchaguṇe pasīditvā "pasannosmi tāta, aṭṭha te dhurabhattāni demī"ti āha. Mahārāja upajjhāyassa demīti. Aparānipi aṭṭha demīti. Tāni amhākaṁ ācariyassa demīti. Aparānipi aṭṭha dammīti. Tāni samānupajjhāyānaṁ dammīti. Aparānipi aṭṭha dammīti. Tāni bhikkhusaṁghassa dammīti. Aparānipi aṭṭha dammīti. Sāmaṇero adhivāsesīti. Evamassa uppanno lābho thāvaro hoti.

Appasannā pasīdantīti etthapi—Dīghabrāhmaņo kira brāhmaņe bhojento pañca pañca bhattasarakāni datvā santappetum nāsakkhi. Athekadivasam "samaņā kira nāma appicchā"ti katham sutvā vīmamsanatthāya bhattam gāhāpetvā bhikkhusamghassa bhattakiccakaraṇavelāya vihāram gantvā timsamatte bhikkhū bhojanasālāyam bhuñjante disvā ekam bhattasarakam gahetvā samghattherassa santikam agamāsi. Thero angulim cāletvā thokameva aggahesi. Eteneva niyāmena ekam bhattasarakam sabbesam sampāpuņi. Tato brāhmaņo "saccoyeva etesam samaṇānam guṇo"ti appicchatāya pasanno sahassam vissajjetvā tasmimyeva vihāre cetiyam kāresi. Evam appasannā pasīdanti.

<sup>1.</sup> Lambakannakassa (Sī), lambakannassa (Syā)

<sup>2.</sup> Evam dhammova (Syā), evam dhammo ca (Ka)

<sup>3.</sup> Culha-upatthākam (Sī)

<sup>4.</sup> Kanthakasālaparivene (Sī)

**Pasannā bhiyyo pasīdantī**ti ettha vatthunā kiccam natthi. Pasannānam hi appiccham disvā pasādo bhiyyo vaḍḍhatiyeva.

Majjhantikatissattherasadise pana appicche disvā mahājano appiccho bhavitum maññatīti appiccho **mahājanassa cakkhubhūto** nāma hoti.

"Appicchatā bhikkhave saddhammassa ṭhitiyā asammosāya anantaradhānāya samvattatī"ti<sup>1</sup> vacanato pana appiccho **sāsanam ciraṭṭhitikam karoti** nāma.

No dāyakenāti svākkhāte dhammavinaye pana dāyakassa pamāṇaṁ ñatvā dātabbakiccaṁ nāma natthi. Yattako deyyadhammo atthi, tattakaṁ avattharitvā dātuṁ vaṭṭati. Avattharitvā dinnakāraṇā hi esa manussasampattiṁ dibbasampattiṁ nibbānasampattiṁ ca avattharitvā uttaruttari paṇītapaṇītameva labhati.

# 316. Yo āraddhavīriyo, so dukkham viharatīti

pañcātapatappana<sup>2</sup>maruppapātapatanādiccānuparivattanaukkuṭikappadhānādīni anuyuñjanto diṭṭhe ceva dhamme dukkhaṁ viharati, tasseva bāhirasamaye samādinnassa tapacaraṇassa vipākena niraye uppajjitvā samparāyepi dukkhaṁ viharati.

317. Yo kusīto, so dukkhaṁ viharatīti ayampi diṭṭhe dhamme ceva samparāye ca dukkhaṁ viharati. Kathaṁ? Yassa hi pabbajitakālato paṭṭhāya yoniso manasikāro natthi, Buddhavacanaṁ na uggaṇhāti, ācariyupajjhāyavattaṁ na karoti, cetiyaṅgaṇabodhiyaṅgaṇavattaṁ na karoti. Janassa pana saddhādeyyaṁ apaccavekkhitaparibhogena paribhuñjitvā divasaṁ seyyasukhaṁ passasukhaṁ³ anuyuñjitvā pabuddhakāle tayo vitakke vitakketi. So katipāheneva bhikkhubhāvā cavati. Evaṁ diṭṭhadhamme ca dukkhaṁ viharati. Pabbajitvā panasamaṇadhammassa sammā akatattā ca—

Kuso yathā duggahito, hatthamevānukantati. Sāmaññam dupparāmaṭṭham, nirayāyupakaḍḍhatīti<sup>4</sup>.

Apāyasmimyeva paṭisandhim gaṇhāti. Evam samparāyepi dukkham viharati.

<sup>1.</sup> Am 1. 18 pitthe.

<sup>3.</sup> Phassasukham (Sī)

<sup>2.</sup> Pañcatāpatappana (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 1. 57 pitthe Dhammapade.

- 318. Yo kusīto, so sukhaṁ viharatīti kālena kālaṁ vuttappakāre tapacaraṇe kiñci kiñci tapacaraṇaṁ katvā kālena kālaṁ odātavatthavasano mālāgandhavilepanadharo madhurabhojanaṁ bhuñjanto mudukāsu seyyāsu sayanto diṭṭhe dhamme ceva sukhaṁ viharati samparāye ca. So hi tassa tapacaraṇassa gāļhaṁ aggahitattā nātibahuṁ niraye dukkhaṁ anubhavati. Tasmā samparāye sukhaṁ viharati nāma.
- 319. Yo āraddhavīriyo, so sukham viharatīti āraddhavīriyo hi pabbajitakālato paṭṭhāya vattesu paripūrakārī hoti, Buddhavacanam uggaṇhāti, yoniso manasikāre kammam karoti. Athassa vattapūraṇañceva uggahitabuddhavacanañca samaṇadhammakiriyañca āvajjentassa cittam pasīdati. Evam diṭṭheva dhamme sukham viharati. Diṭṭhadhamme pana arahattam pāpuṇitum asakkonto nibbattabhave khippābhiñño hotīti samparāyepi sukham viharati nāma.
- 320. Seyyathāpi bhikkhave appamattakopi gūtho duggandho hotīti idam suttam aṭṭhuppattiyam vuttam. Katara-aṭṭhuppattiyanti? Navakanipāte¹ satuppādasutta-aṭṭhuppattiyam. Tathāgato hi tam attham² kathento "nava puggalā nirayato muttā, tiracchānayonito muttā, pettivisayato muttā"ti kathesi. Athassa etadahosi "sace kho pana me puttā imam dhammadesanam sutvā khīṇanirayamhā khīṇatiracchānayonikā khīṇapettivisayā khīṇāpāyaduggativinipātāti maññamānā uparimaggaphalatthāya vāyamitum na maññeyyum, tesam samvegam janessāmī"ti samvegajananattham "seyyathāpi bhikkhave"ti imam suttamārabhi. Tattha appamattakoti thokamattako parittappamāṇo, antamaso kusaggenapi gahetvā upasiṅghiyamāno duggandhova hoti. Appamattakampi bhavam na vaṇṇemīti appamattakampi kālam bhave paṭisandhim na vaṇṇayāmi. Idānissa upamam dassento āha antamaso accharāsaṅghātamattampīti. Sabbantimena paricchedena dve aṅguliyo ekato katvā paharaṇamattampi kālanti vuttam hoti. Sesam sabbattha uttānatthamevāti.

Tatiyavaggavannanā.

### 16. Ekadhammapāļi 4. Catutthavaggavaņņanā

322. Catutthavaggassa paṭhame Jambudīpeti jambuyā paññāto pākaṭo dīpoti Jambudīpo. Imassa kira dīpassa saññāṇabhūtā¹ yojanasatubbedhā paṇṇāsayojanasākhā pañcadasayojanāvaṭṭakkhandhā Himavantapabbate jātā kappaṭṭhāyinī mahājambū nāma atthi, tāya ayaṁ dīpo Jambudīpoti vuccati. Yathā ca imasmiṁ dīpe jamburukkho kappaṭṭhāyī, tathā Aparagoyāne kadambarukkho, Uttarakurūsu kapparukkho, Pubbavidehe sirīsarukkho, Asurānaṁ cittapāṭalirukkho, supaṇṇānaṁ simbalirukkho, devānaṁ pāricchattakoti imepi kappaṭṭhāyinova.

Pāṭalī simbalī jambū, devānam pāricchattako. Kadambo kapparukkho ca, sirīso² bhavati sattamoti.

Ārāmarāmanevyakanti pupphārāmaphalārāmānam rāmanevyakam Veluvanajīvakambavanajetavanapubbārāmasadisam. Tam imasmim Jambudīpe appamattakam parittakam, na bahukanti attho. Sesapadesupi eseva nayo. Ettha vanarāmaneyyakanti nāgavanasālavanacampakavanādisadisam Vankapabbatahimavantapabbatapadesādīsu araññavanam veditabbam. Bhūmirāmaneyyakanti Jetavanavihāramagadhakkhettādisadisam samam bhūmitthānam. Pokkharanirāmaneyyakanti Jetavanapokkharanigaggarāpokkharanisadisānam vattacaturassadīghavankādisanthānānam pokkharanīnam sannivesanatthānam. **Ukkūlavikūlan**ti ukkūlañca vikūlañca. Tattha ukkūlam unnatatthānam, vikūlam ninnatthanam. Nadīvidugganti nadīnam bhinnatthanam tam duggamatta nadīvidugganti vuccati. Khānukantakatthānanti tatthajātakānañceva āhariyamānānañca khānukantakādīnam patitthānatthānam. **Pabbatavisaman**ti girivisamam. Ye odakāti ye ca udake jāyanti, teyeva bahutarā. Ito kira Suvannabhūmi sattamattāni yojanasatāni hoti, ekena vātena gacchantī nāvā sattahi ahorattehi gacchati. Athekasmim samaye evam gacchantī nāvā sattāhampi nandiyāvattamacchapittheneva gatā. Evam odakānam sattānam bahubhāvo veditabbo.

Apica thalaṭṭhānassa parittabhāvena udakassa ca bahubhāvenāpi ayamattho veditabbo. Yathā hi mahātaļāke ekova

uppalagaccho assa, tassa cattāri ca paṇṇāni, majjhe ca ekaṁ uppalamakulaṁ assa. Evamevaṁ cattāri paṇṇāni viya cattāro dīpā, majjhe uppalamakulaṁ viya Sinerupabbato, sesaṁ udakaṁ viya udakaparikkhitto okāso. Tassa mahantabhāvo iddhimantānaṁ pākaṭo hoti. Tesaṁ hi ākāsena gacchantānaṁ cattāro mahādīpā cattāri paṇṇāni viya upaṭṭhahanti, Sinerupabbato majjhe uppalamakulaṁ viya, sesaṁ udakaṁ viya udakaparikkhitto okāso. Evaṁ mahante udake jātattā odakāva bahutarā veditabbā.

323. Dutiyādīsu **aññatra manussehī**ti idha cattāro apāyā aññatra manussehīti adhippetā.

Majjhimesu janapadesūti "puratthimāya disāya Gajangalam¹ nāma nigamo, tassa parena mahāsālā, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Puratthimadakkhināya disāya Sallavatī nāma nadī, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhināya disāya Setakannikam nāma nigamo, tato parā paccantimā janapadā, orato majjhe. Pacchimāya disāya Thūnam nāma brāhmanagāmo, tato parā paccantimā janapadā, orato majihe. Uttarāya disāya Usīraddhajo nāma pabbato, tato parā paccantimā janapadā, orato majihe"<sup>2</sup> evam paricchinne janapadeti attho. Ayam hi janapado mudingasanthāno ujukena katthaci asītiyojano hoti, katthaci yojanasatiko, katthaci dviyojanasatiko, majihena pana tiyojanasatiko, pariyantaparikkhepena navamattayojanasatiko hoti. Ettake thāne Buddhapaccekabuddhā mahāsāvakā Buddhupatthākā Buddhasāvakā Buddhamātā Buddhapitā cakkavattī rājāti ime sattā nibbattanti. Apica upādāyupādāyāpi Majjhimapadeso labbhati. Sakalopi hi Jambudīpo Majihimapadeso nāma, sesadīpā paccantimā janapadā. Tambapannidīpe Anurādhapuram Majjhimapadeso nāma, seso paccantoti evam nayo veditabbo.

324. **Paññavanto ajaļā aneļamūgā**ti ettha kammassakatapaññā jhānapaññā vipassanāpaññā maggapaññā phalapaññāti etāhi samannāgatā

paññavanto nāma, amūļhā ajaļā nāma. Yesaṁ eļā mukhato na galati, te aneļamūgā nāma, aneļamukhā niddosamukhāti attho. **Paṭibalā**ti samatthā, kāyabalena ceva ñāṇabalena ca samannāgatā. **Atthamaññātun**ti atthānatthaṁ kāraṇākāraṇaṁ jānituṁ. **Duppaññā**ti appaññā nippaññā. **Jaļā**ti mandā<sup>1</sup> momūhā.

- 325. **Ariyena paññācakkhunā**ti sahavipassanena maggena<sup>2</sup>. **Avijjāgatā**ti avijjandhakārena samannāgatā.
- 326. **Ye labhanti Tathāgataṁ dassanāyā**ti ye Tathāgatassa guņe jānitvā Tathāgataṁ cakkhuviññāņena passituṁ labhanti.
- 327. **Tathāgatappaveditan**ti Tathāgatena paveditam pakāsetvā kathitam. **Savanāyā**ti sotaviññāņena sotum.
  - 328. **Dhārentī**ti na pammussanti.
- 329. **Dhātānaṁ**<sup>3</sup> **dhammānaṁ atthaṁ upaparikkhantī**ti paguṇāya Pāḷiyā atthānatthaṁ upaparikkhanti.
- 330. **Atthamaññāya dhammamaññāyā**ti Aṭṭhakathañca Pāḷiñca jānitvā. **Dhammānudhammam paṭipajjantī**ti anulomapaṭipadam pūrenti.
- 331. **Samvejanīyesu ṭhānesū**ti samvegajanakesu kāraņesu. **Samvijjantī**ti samvegam āpajjanti.
  - 332. **Yoniso padahantī**ti upāyena padhānavīriyam karonti.
- 333. **Vavassaggārammaṇan**ti vavassaggo vuccati nibbānam, tam ārammaṇam karitvāti attho. **Labhanti samādhin**ti maggasamādhim ca phalasamādhim ca pāpunanti.
- 334. **Annaggarasaggānan**ti uttamannānañca uttamarasānañca. **Uñchena kapālābhatena**<sup>4</sup> **yāpentī**ti uñchācārena vanamūlaphalāphalena vā

<sup>1.</sup> Dandhā (Sī)

<sup>2.</sup> Saha vipassanamaggena (Ka)

<sup>3.</sup> Dhatānam (Sī)

<sup>4.</sup> Kapālabhattena (Syā)

kapālena ābhatabhattena vā yāpenti. Ettha ca yo kassacideva khādanīyassa bhojanīyassa atthāya citte uppanne taṁkhaṇaṁyeva na taṁ labhati, ayaṁ annaggarasaggānaṁ na lābhī nāma. Yassapi taṁkhaṇaṁyeva labhitvā olokentassa vaṇṇagandharasā amanāpā honti, ayampi annaggarasaggānaṁ na lābhī nāma. Yassa pana vaṇṇagandharasā paṭilabbhanti¹, manāpā honti, ayaṁ annaggarasaggānaṁ lābhī nāma. So uttamakoṭiyā cakkavattī rājā, heṭṭhimakoṭiyā Dhammāsoko veditabbo. Saṅkhepato hi yassa bhattassa ekapāti satasahassaṁ agghati, idaṁ annaggarasaggaṁ nāma. Yaṁ pana bhikkhusaṁghaṁ piṇḍāya carantaṁ disvā manussā uttamapaṇītaṁ bhattaṁ denti, idaṁ kiṁ nāmāti? Idaṁ uñchena kapālābhatena yāpente upādāya annaggarasaggaṁ nāma vuccatīti.

335. **Attharasassā**ti-ādīsu attharaso nāma cattāri sāmaññaphalāni dhammaraso nāma cattāro maggā, vimuttiraso nāma amatanibbānam. Sesam sabbattha uttānatthamevāti.

Catutthavaggavannanā.

Jambudīpapeyyālo niţţhito.

## 17. Pasādakaradhammavaggavannanā

366. Addhamidanti-ādīsu addhanti ekamsādhivacanametam, addhā idam lābhānam, ekamso esa lābhānanti vuttam hoti. Yadidam āraññikattanti² yo esa āraññikabhāvo. Idam vuttam hoti—āraññikabhāvo nāma lābhānam ekamso avassabhāvitā³ na sakkā āraññikena lābham na labhitunti. Āraññiko hi bhikkhu "attano araññavāsassa anucchavikam karissāmī"ti pāpakam nāma na karoti, athassa "āraññiko ayam bhikkhū"ti sañjātagāravo mahājano catupaccayena pūjam karoti. Tena vuttam "addhamidam bhikkhave lābhānam yadidam āraññikattan"ti. Sesapadesupi eseva nayo. Ettha pana bāhusaccanti bahussutabhāvo. Thāvareyyanti cirapabbajitattā thāvarappattabhāvo.

<sup>1.</sup> Paṭilabhanti (Sī, Tīkāyam ca) 2. Āraññakattanti (Sī) 3. Avassam bhāvitattā (Syā)

Ākappasampadāti cīvaraggahaṇādino ākappassa sampatti. Parivārasampadāti suciparivāratā. Kolaputtīti kulaputtabhāvo. Vaṇṇapokkharatāti sampannarūpatā. Kalyāṇavākkaraṇatāti vacanakiriyāya madhurabhāvo. Appābādhatāti ārogyasampatti. Arogo hi bhikkhu attano sarīrakalyatāya¹ vipassanādhure ca ganthadhure ca paripūrakārī hoti, tenassa lābho uppajjatīti.

Soļasa pasādakaradhammā niţţhitā.

18. Apara-accharāsanghātavaggavannanā

382. Accharāsanghātamattampīti idampi suttam Aggikkhandhūpamaatthuppattiyamyeva<sup>3</sup> vuttam. Appanāppattāya hi mettāya vipāke kathāyeva natthi. Tassāyeva atthuppattiyā ayam desanā āraddhāti veditabbā. Tattha pathamanti "gananānupubbatā pathamam, idam pathamam samāpajjatīti pathaman''ti Vibhange<sup>4</sup> vuttatthameva. **Jhānan**ti jhānam nāma duvidham ārammaņūpanijihānañca lakkhanūpanijihānañcāti. Tattha ārammanūpanijihānam nāma attha samāpattivo. Tā hi pathavīkasinādino ārammanassa upanijjhānato<sup>5</sup> ārammanūpanijjhānanti vuccanti. Lakkhanūpanijihānanti vipassanāmaggaphalāni. Vipassanā hi aniccādivasena sankhāralakkhanassa upanijjhānato lakkhanūpanijjhānam nāma, vipassanāya pana lakkhanūpanijjhānakiccam maggena sijjhatīti maggo lakkhanūpanijjhānam, phalam suññata-animittaappanihitalakkhanassa nibbanasseva upanijihanato lakkhanupanijihananti vuccati. Tattha imasmim pana atthe ārammanūpanijjhānam adhippetam. Ko pana vādo ye nam bahulīkarontīti ye nam pathamajjhānam bahulī karonti, punappunam karonti, tesu vattabbameva natthi. Sesamettha hettha vuttanayeneva veditabbam.

383. **Dutiyan**ti- $\bar{a}$ dīsupi "gaṇan $\bar{a}$ nupubbat $\bar{a}$  dutiyan"ti- $\bar{a}$ din $\bar{a}$ 6 nayena attho veditabbo.

<sup>1.</sup> Sarīrakalyāṇatāya (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Vāsadhure ca (Sī)

<sup>3.</sup> Am 2. 495 pitthe.

<sup>4.</sup> Abhi 2. 267 pitthe.

<sup>5.</sup> Upanijjhāyanato (Sī)

<sup>6.</sup> Abhi 2. 268 pitthe.

386-387. **Mettan**ti sabbasattesu hitapharaṇam. **Cetovimuttin**ti cittavimuttim. Idha appanāppattāva mettā adhippetā. **Karuṇādīsu**pi eseva nayo. Ime pana cattāro brahmavihārā vaṭṭam honti, vaṭṭapādā honti, vipassanāpādā honti, diṭṭhadhammasukhavihārā honti, abhiññāpādā vā nirodhapādā vā honti. Lokuttarā pana na honti. Kasmā? Sattārammaṇattāti.

390. Kāye kāyānupassīti ānāpānapabbam iriyāpathapabbam catusampajaññapabbam paṭikūlamanasikārapabbam dhātumanasikārapabbam navasivathikāpabbāni ajjhattaparikammavasena cattāri nīlādikasiṇānīti imasmim aṭṭhārasavidhe kāye tameva kāyam paññāya anupassanto.

Viharatīti iriyati vattati. Iminā imassa aṭṭhārasavidhena kāyānupassanāsatipaṭṭhānabhāvakassa bhikkhuno iriyāpatho kathito hoti.

Ātāpīti tasseva vuttappakārassa satipaṭṭhānassa bhāvanakavīriyena vīriyavā.

Sampajānoti aṭṭhārasavidhena kāyānupassanāsatipaṭṭhānassa pariggāhikapaññāya sammā pajānanto. Satimāti aṭṭhārasavidhena kāyānupassanāpariggāhikāya satiyā samannāgato. Vineyya loke abhijjhādomanassanti tasmimyeva kāyasankhāte loke pañcakāmaguṇikabhaṇhañca paṭighasampayuttadomanassañca vinetvā vikkhambhetvā kāye kāyānupassī viharatīti vuttam hoti. Ettāvatā kāyānupassanāsatipaṭṭhānavasena suddharūpasammasanameva kathitanti veditabbam.

Vedanāsu vedanānupassīti sukhādibhedāsu vedanāsu "sukhaṁ vedanaṁ vediyamāno sukhaṁ vedanaṁ vediyāmīti pajānāti. Dukkhaṁ, adukkhaṁ, sāmisaṁ vā sukhaṁ nirāmisaṁ vā sukhaṁ, sāmisaṁ vā dukkhaṁ, nirāmisaṁ vā dukkhaṁ, sāmisaṁ vā adukkhamasukhaṁ, nirāmisaṁ vā adukkhamasukhaṁ vedanaṁ vediyamāno nirāmisaṁ adukhamasukhaṁ vedanaṁ vediyāmīti pajānātī"ti¹ evaṁ vuttaṁ navavidhaṁ vedanaṁ anupassanto. Ātāpīti-ādinā panettha navavidhena vedanānupassanāsatipaṭṭhānassa bhāvanāpariggāhikānaṁ vīriyapaññāsatīnaṁ vasena attho veditabbo. Lokoti cettha vedanā² veditabbā.

Cittadhammesupi eseva nayo. Ettha pana citte cittānupassīti "sarāgam vā cittam sarāgam cittanti pajānātī"ti¹ evam vitthārite soļasappabhede citte tameva cittam pariggāhikāya anupassanāya anupassantoti attho. Dhammesu dhammānupassīti "pañca nīvaraṇāni, pañcupādānakkhandhā, cha ajjhattikabāhirāyatanāni, satta bojjhaṅgā, cattāri ariyasaccānī"ti² evam koṭṭhāsavasena pañcadhā vuttesu dhammesu dhammapariggāhikāya anupassanāya te dhamme anupassantoti attho. Ettha pana vedanānupassanāsatipaṭṭhāne ca cittānupassanāsatipaṭṭhāne ca suddha-arūpasammasanameva kathitam, dhammānupassanāsatipaṭṭhāne rūpārūpasammasanam. Iti imāni cattāripi satipaṭṭhānāni lokiyalokuttaramissakāneva kathitānīti veditabbāni.

394. Anuppannānanti anibbattānam. Pāpakānanti lāmakānam. Akusalānam dhammānanti akosallasambhūtānam lobhādidhammānam. Anuppādāyāti anibbattanatthāya. Chandam janetīti kattukamyatākusalacchandam uppādeti. Vā yamatīti payogam parakkamam karoti. Vīriyam ārabhatīti kāyikacetasikavīriyam karoti. Cittam pagganhātīti teneva sahajātavīriyena cittam ukkhipati. Padahatīti padhānavīriyam karoti.

Uppannānanti jātānam nibbattānam. Kusalānam dhammānanti kosallasambhūtānam alobhādidhammānam. Ṭhitiyāti ṭhitattham. Asammosāyāti anassanattham. Bhiyyobhāvāyāti punappunabhāvāya. Vepullāyāti vipulabhāvāya. Bhāvanāyāti vaḍḍhiyā. Pāripūriyāti paripūraṇatthāya. Ayam tāva catunnam sammappadhānānam ekapadiko atthuddhāro.

Ayam pana sammappadhānakathā nāma duvidhā lokiyā lokuttarā ca. Tattha lokiyā sabbapubbabhāge hoti, sā Kassapasamyuttapariyāyena lokiyamaggakkhaņeyeva veditabbā. Vuttam hi tattha—

("Cattārome āvuso sammappadhānā. Katame cattāro.)<sup>3</sup> Idhāvuso bhikkhu 'anuppannā me pāpakā akusalā dhammā uppajjamānā anatthāya samvatteyyun'ti ātappam karoti, 'uppannā

<sup>1.</sup> Dī 2. 237; Abhi 2. 204; Ma 1. 76 pitthesu.

<sup>2.</sup> Dī 2. 238; Abhi 2. 206; Ma 1. 76 pitthesu.

<sup>3. ( )</sup> Pāļiyam natthi.

me pāpakā akusalā dhammā appahīyamānā anatthāya samvatteyyun'ti ātappam karoti, 'anuppannā me kusalā dhammā anuppajjamānā anatthāya samvatteyyun'ti ātappam karoti, 'uppannā me kusalā dhammā nirujjhamānā anatthāya samvatteyyun'ti ātappam karotī"ti<sup>1</sup>.

Ettha ca pāpakā akusalāti lobhādayo veditabbā. Anuppannā kusalā dhammāti samathavipassanā ceva maggo ca. Uppannā kusalā nāma samathavipassanāva. Maggo pana sakim uppajjitvā nirujjhamāno anatthāya samvattanako nāma natthi. So hi phalassa paccayam datvāva nirujjhati. Purimasmimpi² vā samathavipassanāva gahetabbāti vuttam, tam pana na yuttam. Evam lokiyā sammappadhānakathā sabbapubbabhāge Kassapasamyuttapariyāyena veditabbā. Lokuttaramaggakkhaņe panetam ekameva vīriyam catukiccasādhanavasena cattāri nāmāni labhati.

Tattha anuppannānam pāpakānanti ettha "anuppanno ceva kāmacchando"ti-ādīsu vuttanayena attho veditabbo. **Uppannānam** pāpakānanti ettha catubbidham uppannam vattamānuppannam bhutvāvigatuppannam okāsakatuppannam bhūmiladdhuppannanti. Tattha ye kilesā vijjamānā uppādādisamangino, idam vattamānuppannam nāma. Kamme pana javite ārammanarasam anubhavitvā niruddhavipāko bhutvā vigatam nāma, kammam uppajjitvā niruddham bhutvā<sup>3</sup> vigatam nāma. Tadubhayampi bhutvāvigatuppannanti sankham gacchati. kusalākusalakammam aññakammassa vipākam patibāhitvā attano vipākassa okāsam karoti, evam kate okāse vipāko uppajjamāno okāsakaranato patthāya uppannoti vuccati, idam okāsakatuppannam nāma. Pañcakkhandhā pana vipassanāya bhūmi nāma, te atītādibhedo honti. Tesu anusayitakilesā pana atītā vā anāgatā vā paccuppannā vāti na vattabbā. Atītakkhandhesu anusayitāpi hi appahīnāva honti, anāgatakkhandhesu anusayitāpi appahīnāva honti, paccuppannakkhandhesu anusayitāpi appahīnāva honti, idam bhūmiladdhuppannam nāma. Tenāhu porāņā "tāsu tāsu bhūmīsu asamugghātagatā kilesā bhūmiladdhuppannāti sankham gacchantī"ti.

Aparampi catubbidham uppannam samudācāruppannam ārammaṇādhiggahituppannam avikkhambhituppannam asamughātituppannam nāma. Sakim cakkhūni ummīletvā ārammaṇe nimitte gahite anussaritānussaritakkhaṇe kilesā nuppajjissantīti na vattabbā. Kasmā? Ārammaṇassa adhiggahitattā. Yathā kim? Yathā khīrarukkhassa kuṭhāriyā āhatāhataṭṭhāne khīram na nikkhamissatīti na vattabbā, evam. Idam ārammaṇādhiggahituppannam nāma. Samāpattiyā avikkhambhitakilesā pana imasmim nāma ṭhāne na uppajjissantīti na vattabbā. Kasmā? Avikkhambhi tattā. Yathā kim? Yathā khīrarukkham kuṭhāriyā āhaneyyum, imasmim nāma ṭhāne khīram na nikkhameyyāti na vattabbam evam. Idam avikkhambhituppannam nāma. Maggena asamugghātitakilesā pana bhavagge nibbattassāpi uppajjantīti purimanayeneva vitthāretabbam. Idam asamugghātituppannam nāma.

Imesu uppannesu vattamānuppannam bhutvāvigatuppannam okāsakatuppannam samudācāruppannanti catubbidham uppannam na maggavajjham, bhūmiladdhuppannam ārammaṇādhiggahituppannam avikkhambhituppannam asamugghātituppannanti catubbidham maggavajjham. Maggo hi uppajjamāno ete kilese pajahati. So ye kilese pajahati, te atītā vā anāgatā vā paccuppannā vāti na vattabbā. Vuttampi cetam—

"Hañci atīte kilese pajahati, tena hi khīṇamyeva khepeti, niruddham nirodheti, atthaṅgatam atthaṅgameti, atītam yam natthi, tam pajahati. Hañci anāgate kilese pajahati, tena hi ajātam pajahati, anibbattam anuppannam apātubhūtam pajahati, anāgatam yam natthi, tam pajahati. Hañci paccuppanne kilese pajahati, tena hi ratto rāgam pajahati, duṭṭho dosam, mūļho moham, vinibaddho mānam, parāmaṭṭho diṭṭhim, aniṭṭhaṅgato vicikiccham, thāmagato anusayam pajahati, kaṇhasukkā dhammā yuganaddhā vattanti, samkilesikā maggabhāvanā hotīti -patena hi natthi maggabhāvanā, natthi phalasacchikiriyā, natthi kilesappahānam, natthi dhammābhisamayoti. Atthi maggabhāvanā -paatthi dhammābhisamayoti. Yathā katham viya, seyyathāpi taruṇo rukkho -pa- apātubhūtāyeva na pātubhavantī"ti¹.

Iti Pāliyam ajātaphalarukkho āgato, jātaphalarukkho pana dīpetabbo. Yathā hi saphalo tarunambarukkho, tassa phalāni manussā paribhuñjevyum, sesāni pātetvā pacchiyo pūreyyum, athanno puriso tam pharasunā chindeyya. Tenassa neva atītāni phalāni nāsitāni honti, na anāgatapaccuppannāni ca nāsitāni. Atītāni hi manussehi paribhuttāni anāgatāni anibbattāni, na sakkā nāsetum. Yasmim pana samaye so chinno, tadā phalāniyeva natthīti paccuppannānipi anāsitāni. Sace pana rukkho acchinno assa, athassa pathavīrasañca āporasañca āgamma yāni phalāni nibbatteyyum, tāni nāsitāni honti. Tāni hi ajātāneva na jāyanti, anibbattāneva na nibbattanti. Apātubhūtāneva na pātubhavanti. Evameva maggo nāpi atītādibhede kilese pajahati, nāpi na pajahati. Yesañhi kilesānam maggena khandhesu apariññātesu uppatti siyā, maggena uppajjitvā khandhānam pariññātattā te kilesā ajātāva na jāyanti, anibbattāva na nibbattanti, apātubhūtāva na pātubhavanti. Tarunaputtāya itthiyā puna avijāyanattham byādhitānam rogavūpasamanattham pītabhesajjehi cāpi ayamattho vibhāvetabbo. Evam maggo ye kilese pajahati, te atītā vā anāgatā vā paccuppannā vāti na vattabbā. Na ca maggo kilese na pajahati. Ye pana maggo kilese pajahati, te sandhāya "uppannānam pāpakānan" ti-ādi vuttam.

Na kevalañca maggo kileseyeva pajahati, kilesānaṁ pana appahīnattā ye uppajjeyyuṁ upādinnakkhandhā, tepi pajahatiyeva. Vuttampi cetaṁ "sotāpattimaggañāṇena abhisaṅkhāraviññāṇassa nirodhena satta bhave ṭhapetvā anamatagge saṁsāre ye uppajjeyyuṁ nāmañca rūpañca, etthete nirujjhantī"ti¹ vitthāro. Iti maggo upādinnato anupādinnato ca vuṭṭhāti. Bhavavasena pana sotāpattimaggo apāyabhavato vuṭṭhāti, sakadāgāmimaggo sugatibhavekadesato, anāgāmimaggo sugatikāmabhavato, arahattamaggo rūpārūpabhavato vuṭṭhāti. Sabbabhavehi vuṭṭhātiyevātipi vadanti.

Atha maggakkhane katham anuppannānam uppādāya bhāvanā hoti, katham vā uppannānam thitiyāti? maggappavattiyā eva. Maggo hi pavattamāno pubbe

anuppannapubbattā anuppanno nāma vuccati. Anāgatapubbaṁ hi ṭhānaṁ gantvā ananubhūtapubbaṁ vā ārammaṇaṁ anubhavitvā vattāro bhavanti "anāgataṭṭhānaṁ āgatamha, ananubhūtaṁ ārammaṇaṁ anubhavāmā"ti. Yā cassa pavatti, ayameva ṭhiti nāmāti "ṭhitiyā bhāvetī"ti vattuṁ vaṭṭati. Evametassa bhikkhuno idaṁ lokuttaramaggakhaṇe vīriyaṁ "anuppannānaṁ pāpakānaṁ akusalānaṁ dhammānaṁ anuppādāyā"ti-ādīni cattāri nāmāni labhati. Ayaṁ lokuttaramaggakhaṇe sammappadhānakathā. Imasmiṁ pana sutte lokiyalokuttaramissakāneva sammappadhānāni kathitāni.

389-401. Iddhipādesu chandam nissāya pavatto samādhi chandasamādhi, padhānabhūtā sankhārā padhānasankhārā. Samannāgatanti tehi dhammehi upetam. Iddhiyā pādam, iddhibhūtam vā pādanti iddhipādam. Sesesupi eseva nayo. Ayamettha sankhepo, vitthāro pana Iddhipādavibhange¹ āgato eva. Visuddhimagge² panassa attho dīpito. Tatrāyam bhikkhu yadā chandādīsu ekam dhuram nissāya vipassanam vaḍḍhetvā arahattam pāpuṇāti, tadāssa paṭhamiddhipādo pubbabhāge lokiyo, aparabhāge lokuttaro. Evam sesāpīti. Imasmimpi sutte lokiyalokuttarāva iddhipādā kathitā.

402-406. **Saddhindriyam bhāvetī**ti-ādīsu saddhāva attano saddhādhure indaṭṭham kāretīti<sup>3</sup> **saddhindriyam. Vīriyindriyā**dīsupi eseva nayo. **Bhāvetī**ti ettha pana ādikammiko yogāvacaro tīhi kāraṇehi saddhindriyam visodhento saddhindriyam bhāveti nāma. Vīriyindriyādīsupi eseva nayo. Vuttam hetam—

"Assaddhe puggale parivajjayato, saddhe puggale sevato bhajato payirupāsato, pasādanīye suttante paccavekkhato imehi tīhākārehi<sup>4</sup> saddhindriyam visujjhati.

Kusīte puggale parivajjayato, āraddhavīriye puggale sevato bhajato payirupāsato, sammappadhāne paccavekkhato imehi tīhākārehi<sup>4</sup> **vīriyindriyam** visujjhati.

<sup>1.</sup> Abhi 2. 225 pitthe.

<sup>3.</sup> Karotīti (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Visuddhi 2. 13 pitthe.

<sup>4.</sup> Tīhi kāraņehi (Syā)

Muṭṭhassatī puggale parivajjayato, upaṭṭhitassatī puggale sevato bhajato payirupāsato, satipaṭṭhāne paccavekkhato imehi tīhākārehi<sup>1</sup> satindriyam visujjhati.

Asamāhite puggale parivajjayato, samāhite puggale sevato bhajato payirupāsato, jhānavimokkhe paccavekkhato imehi tīhākārehi samādhindriyam visujjhati.

Duppaññe puggale parivajjayato, paññavante puggale sevato bhajato payirupāsato, gambhīrañāṇacariyaṁ paccavekkhato imehi tīhākārehi **paññindriyaṁ** visujjhatī''ti<sup>2</sup>.

Ettha ca gambhīrañāṇacariyaṁ paccavekkhatoti saṇhasukhumaṁ khandhantaraṁ āyatanantaraṁ dhātantaraṁ indriyabalabojjhaṅgantaraṁ maggantaraṁ phalantarañca paccavekkhantassāti attho. Imesaṁ hi tiṇṇaṁ tiṇṇaṁ kāraṇānaṁ vasena akatābhiniveso ādikammiko yogāvacaro saddhādhurādīsu abhinivesaṁ paṭṭhapetvā bhāvento avasāne vivaṭṭetvā arahattaṁ gaṇhāti. So yāva arahattamaggā imāni indriyāni bhāveti nāma, arahattaphale patte bhāvitindriyo nāma hotīti. Evaṁ imānipi pañcindriyāni lokilokuttarāneva kathitānīti.

Saddhābalādīsu saddhāyeva akampiyaṭṭhena balanti **saddhābalaṁ, vīriyabalā**dīsupi eseva nayo. Ettha hi saddhā assaddhiye³ na kampati, vīriyaṁ kosajje na kampati, sati muṭṭhassacce na kampati, samādhi uddhacce na kampati, paññā avijjāya na kampatīti sabbānipi akampiyaṭṭhena balānīti vuccanti. Bhāvanānayo panettha indriyabhāvanāyaṁ vuttanayeneva veditabboti. Imāni lokiyalokuttarāneva kathitānīti.

418. Satisambojjhangam bhāvetīti ettha ayam ādikammikānam kulaputtānam vasena saddhim atthavannanāya bhāvanānayo. Tattha satisambojjhanganti-ādinā nayena vuttānam sattannam ādipadānam tāva ayamatthavannanā—satisambojjhange tāva saranaṭṭhena sati, sā panesā upaṭṭhānalakkhanā, apilāpanalakkhanā vā. Vuttampi cetam—"yathā

<sup>1.</sup> Tīhi kāraņehi (Syā)

<sup>2.</sup> Khu 9. 198 piṭṭhe Paṭisambhidāmagge.

<sup>3.</sup> Assaddhiyena (Sī, Syā)

mahārāja rañño bhaṇḍāgāriko rañño sāpateyyam apilāpeti 'ettakam mahārāja hiraññam, ettakam suvaṇṇam, ettakam sāpateyyan'ti. Evameva kho mahārāja sati uppajjamānā kusalākusalasāvajjānavajjahīnappaṇīta-kaṇhasukkasappaṭibhāge dhamme apilāpeti ime cattāro satipaṭṭhānā''ti¹ vitthāro. Apilāpanarasā, kiccavaseneva hissā etam lakkhaṇam therena vuttam. Asammosarasā vā, gocarābhimukhībhāvapaccupaṭṭhānā. Sati eva sambojjhaṅgoti satisambojjhaṅgo.

Tattha bodhiyā, bodhissa vā aṅgoti bojjhaṅgo. Kiṁ vuttaṁ hoti? Yā hi ayaṁ dhammasāmaggī yāya lokiyalokuttaramaggakkhaṇe uppajjamānāya līnuddhaccapatiṭṭhānāyūhanakāmasukha-attakilamathānuyoga-ucchedasassatābhinivesādīnaṁ anekesaṁ upaddavānaṁ paṭipakkhabhūtāya satidhammavicayavīriyapītipassaddhisamādhi-upekkhāsaṅkhātāya dhammasāmaggiyā ariyasāvako bujjhatīti katvā bodhīti vuccati, bujjhatīti kilesasantānaniddāya uṭṭhahati, cattāri vā ariyasaccāni paṭivijjhati, nibbānameva vā sacchikarotīti vuttaṁ hoti. Yathāha "satta bojjhaṅge bhāvetvā anuttaraṁ sammāsambodhiṁ abhisambuddho"ti². Tassā dhammasāmaggisaṅkhātāya bodhiyā aṅgotipi bojjhaṅgo jhānaṅgamaggaṅgādayo viya. Yopesa yathāvuttappakārāya etāya dhammasāmaggiyā bujjhatīti katvā ariyasāvako bodhīti vuccati, tassa aṅgotipi bojjhaṅgo senaṅgarathaṅgādayo viya. Tenāhu Aṭṭhakathācariyā "bujjhanakassa puggalassa aṅgāti vā bojjhaṅgā"ti.

Apica "bojjhaṅgāti kenaṭṭhena bojjhaṅgā? Bodhāya saṁvattantīti bojjhaṅgā, bujjhantīti bojjhaṅgā, anubujjhantīti bojjhaṅgā, paṭibujjhantīti bojjhaṅgā, sambujjhantīti bojjhaṅgā"ti iminā paṭisambhidānayenāpi³ bojjhaṅgattho veditabbo. Pasattho sundaro ca bojjhaṅgo sambojjhaṅgo, sati eva sambojjhaṅgo satisambojjhaṅgo, taṁ satisambojjhaṅgaṁ.

Dhammavicayasambojjhanganti-ādīsupi catusaccadhamme vicinatīti dhammavicayo. So pavicayalakkhano, obhāsanaraso, asammohapaccupaṭṭhāno. Vīrabhāvato, vidhinā īrayitabbato ca vīriyam. Tam paggahalakkhanam.

<sup>1.</sup> Khu 11. 36 piţthe Milindapañhe.

<sup>2.</sup> Sam 3. 139; Dī 3. 83 piţthesu.

<sup>3.</sup> Khu 9. 302 piṭṭhe Paṭisambhidāmagge.

upathambhanarasam, anosīdanapaccupaṭṭhānam. Pīṇayatīti¹ pīti. Sā pharaṇalakkhaṇā, tuṭṭhilakkhaṇā vā, kāyacittānam pīṇanarasā², nesamyeva odagyapaccupaṭṭhānā³. Kāyacittadarathappassambhanato passaddhi. Sā upasamalakkhaṇā, kāyacittadarathamaddanarasā, kāyacittānam aparipphandanasītibhāvapaccupaṭṭhānā⁴. Samādhānato samādhi. So avikkhepalakkhaṇo, avisāralakkhaṇo vā, cittacetasikānam sampiṇḍanaraso, cittaṭṭhitipaccupaṭṭhāno. Ajjhupekkhanato upekkhā. Sā paṭisaṅkhāṇalakkhaṇā, samavāhitalakkhaṇā vā, ūnādhikanivāraṇarasā, pakkhapātupacchedanarasā vā, majjhattabhāvapaccupaṭṭhānā. Sesam vuttanayameva. Bhāvetīti brūheti vaḍḍheti, uppādetīti attho.

Tattha cattāro dhammā **satisambojjhaṅgassa** uppādāya saṁvattantīti veditabbā satisampajaññaṁ muṭṭhassatipuggalaparivajjanatā upaṭṭhitassatipuggalasevanatā tadadhimuttatāti. Abhikkantādīsu<sup>5</sup> hi sattasu ṭhānesu satisampajaññena<sup>6</sup>, bhattanikkhittakākasadise muṭṭhassatipuggale parivajjanena, tissadattatthera-abhayattherādisadise upaṭṭhitassatipuggale sevanena, ṭhānanisajjādīsu satisamuṭṭhāpanatthaṁ ninnapoṇapabbhāra-cittatāya ca satisambojjhaṅga uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi catūhi kāraṇehi satisambojjhaṅgaṁ samuṭṭhāpetvā tadeva dhuraṁ katvā abhinivesaṁ paṭṭhapetvā anukkamena arahattaṁ gaṇhāti. So yāva arahattamaggā satisambojjhaṅgaṁ bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Satta dhamma dhammavicayasambojjhangassa uppādāya samvattanti paripucchakatā vatthuvisadakiriyā indriyasamattapaṭipādanā duppaññapuggalaparivajjanā paññavantapuggalasevanā gambhīrañāṇacariyapaccavekkhaṇā tadadhimuttatāti. Tattha paripucchakatāti khandhadhātuāyatana-indriyabalabojjhangamaggangajhānasamathavipassanānam atthasannissitaparipucchābahulatā.

Vatthuvisadakiriyāti ajjhattikabāhirānam vatthūnam visadabhāvakaraṇam. Yadā hissa kesanakhalomā dīghā honti, sarīram vā uppannadosanceva

<sup>1.</sup> Pīnātīti (Ka)

<sup>2.</sup> Pīnanarasā (Sī)

<sup>3.</sup> Odaggapaccupaṭṭhānā (Sī)

<sup>4.</sup> Aparipphandanabhūtasītibhāvapaccupaṭṭhānā (Syā, Ka), aparipphandasītibhāvapaccupaṭṭhānā (Abhi-Ṭṭha 1. 174 piṭṭhe.)

<sup>5.</sup> Abhikkamādīsu (Syā, Ka)

<sup>6.</sup> Satisampajaññarahite (Sī)

sedamalamakkhitañca, tadā ajjhattikaṁ vatthu avisadaṁ hoti aparisuddhaṁ. Yadā pana cīvaraṁ jiṇṇaṁ kiliṭṭhaṁ duggandhaṁ vā hoti, senāsanaṁ vā uklāpaṁ, tadā bāhiraṁ vatthu avisadaṁ hoti aparisuddhaṁ. Tasmā kesādicchedanena uddhaṁvirecana-adhovirecanādīhi sarīrasallahuka-bhāvakaraṇena ucchādananahāpanena ca ajjhattikavatthu visadaṁ kātabbaṁ. Sūcikammadhovanarajanaparibhaṇḍakaraṇādīhi bāhiravatthu visadaṁ kātabbaṁ. Etasmiṁ hi ajjhattikabāhire vatthumhi avisade uppannesu cittacetasikesu ñāṇampi avisadaṁ hoti aparisuddhaṁ aparisuddhāni dīpakapallavaṭṭitelādīni nissāya uppannadīpasikhāya obhāso viya. Visade pana ajjhattikabāhire vatthumhi uppannesu cittacetasikesu ñāṇampi visadaṁ hoti parisuddhāni dīpakapallavaṭṭitelādīni nissāya uppannadīpasikhāya obhāso viya. Tena vuttaṁ "vatthuvisadakiriyā dhammavicayasambojjhaṅgassa uppādāya saṁvattatī"ti.

Indriyasamattapaṭipādanā nāma saddhādīnam indriyānam samabhāvakaraṇam. Sace hissa saddhindriyam balavam hoti, itarāni mandāni, tato vīriyindriyam paggahakiccam, satindriyam upaṭṭhānakiccam, samādhindriyam avikkhepakiccam, paññindriyam dassanakiccam kātum na sakkoti. Tasmā tam dhammasabhāvapaccavekkhaṇena vā, yathā vā manasikaroto balavam jātam, tathā amanasikārena hāpetabbam.

Vakkalittheravatthu cettha nidassanam. Sace pana vīriyindriyam balavam hoti, atha neva saddhindriyam adhimokkhakiccam kātum sakkoti, na itarāni itarakiccabhedam. Tasmā tam passaddhādibhāvanāya hāpetabbam. Tatrāpi Soṇattherassa vatthu dassetabbam. Evam sesesupi ekassa balavabhāve sati itaresam attano kiccesu asamatthatā veditabbā.

Visesato panettha saddhāpaññānaṁ samādhivīriyānañca samataṁ pasaṁsanti. Balavasaddho hi mandapañño mudhappasanno¹ hoti, avatthumhi pasīdati. Balavapañño mandasaddho kerāṭikapakkhaṁ bhajati, bhesajjasamuṭṭhito viya rogo atekiccho hoti. Cittuppādamatteneva kusalaṁ hotīti atidhāvitvā dānādīni akaronto niraye uppajjati. Ubhinnaṁ samatāya vatthusmiṁyeva pasīdati. Balavasamādhiṁ pana mandavīriyaṁ samādhissa kosajjapakkhattā kosajjaṁ abhibhavati. Balavavīriyaṁ mandasamādhiṁ vīriyassa uddhaccapakkhattā uddhaccaṁ abhibhavati. Samādhi pana vīriyena

samyojito kosajje patitum na labhati, vīriyam samādhinā samyojitam uddhacce patitum na labhati. Tasmā tam ubhayam samam kattabbam. Ubhayasamatāya hi appanā hoti.

Apica samādhikammikassa balavatīpi saddhā vaṭṭati. Evaṁ hi saddahanto okappento appanaṁ pāpuṇissati. Samādhipaññāsu pana samādhikammikassa ekaggatā balavatī vaṭṭati. Evaṁ hi so appanaṁ pāpuṇāti. Vipassanākammikassa paññā balavatī vaṭṭati. Evaṁ hi so lakkhaṇapaṭivedhaṁ pāpuṇāti. Ubhinnaṁ pana samatāyapi appanā hotiyeva. Sati pana sabbattha balavatī vaṭṭati. Sati hi cittaṁ uddhaccapakkhikānaṁ saddhāvīriyapaññānaṁ vasena uddhaccapātato kosajjapakkhikena ca samādhinā kosajjapātato rakkhati. Tasmā sā loṇadhūpanaṁ viya sabbabyañjanesu, sabbakammiko amacco viya ca sabbarājakiccesu, sabbattha icchitabbā. Tenāha "sati ca pana sabbatthikā vuttā¹ Bhagavatā, kiṁ kāraṇā? Cittaṁ hi satipaṭisaraṇaṁ, ārakkhapaccupaṭṭhānā ca sati, na vinā satiyā cittassa paggahaniggaho hotī'ti.

**Duppaññapuggalaparivajjanā** nāma khandhādibhedesu anogāļhapaññānam dummedhapuggalānam ārakā parivajjanam. **Paññavantapuggalasevanā** nāma samapaññāsalakkhaṇapariggāhikāya udayabbayapaññāya samannāgatapuggalasevanā.

Gambhīrañāṇacariyapaccavekkhaṇā nāma gambhīresu khandhādīsu pavattāya gambhīrapaññāya pabhedapaccavekkhaṇā. Tadadhimuttatā nāma ṭhānanisajjādīsu dhammavicayasambojjhaṅgasamuṭṭhāpanatthaṁ ninnapoṇapabbhāracittatā. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi sattahi kāraṇehi dhammavicayasambojjhaṅgaṁ samuṭṭhāpetvā tadeva dhuraṁ katvā abhinivesaṁ paṭṭhapetvā anukkamena arahattaṁ gaṇhāti. So yāva arahattamaggā dhammavicayasambojjhaṅgaṁ bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Ekādasa dhammā vīriyasambojjhaṅgassa uppādāya samvattanti—apāyabhayapaccavekkhaṇatā ānisamsadassavitā gamanavīthipaccavekkhaṇatā piṇḍapātāpacāyanatā dāyajjamahattapaccavekkhaṇatā Satthumahattapaccavekkhaṇatā jātimahattapaccavekkhaṇatā sabrahmacārimahattapaccavekkhaṇatā kusītapuggalaparivajjanatā āraddhavīriyapuggalasevanatā tadadhimuttatāti.

Tattha "nirayesu pañcavidhabandhanakammakaraṇato paṭṭhāya mahādukhaṁ anubhavanakālepi, tiracchānayoniyaṁ jālakhipakuminādīhi gahitakālepi, pājanakaṇṭakādippahāratunnassa pana sakaṭavahanādikālepi, pettivisaye anekānipi vassasahassāni ekaṁ Buddhantarampi khuppipāsāhi āturībhūtakālepi, kālakañcika-asuresu saṭṭhihattha-asītihatthappamāṇena aṭṭhicammamatteneva attabhāvena vātātapādidukhānubhavanakālepi na sakkā vīriyasambojjhaṅgaṁ uppādetuṁ, ayameva te bhikkhu kālo"ti evaṁ apāyabhayaṁ paccavekkhantassāpi vīriyasambojjhaṅgo uppajjati.

"Na sakkā kusītena nava lokuttaradhammā laddhum, āraddhavīriyeneva sakkā, ayamānisamso vīriyassā"ti evam **ānisamsadassāvinopi** uppajjati. "Sabbabuddha<sup>1</sup> Paccekabuddhamahāsāvakehi gatamaggova gantabbo, so ca na sakkā kusītena gantun"ti evam **gamanavīthim paccavekkhantassāpi** uppajjati.

"Ye tam piṇḍapātādīhi upaṭṭhahanti, ime te manussā neva ñātakā, na dāsakammakarā, nāpi tam nissāya jīvissāmāti te paṇītāni piṇḍapātādīni denti. Atha kho attano kārānam mahapphalatam paccāsīsamānā denti. Satthārāpi 'ayam ime paccaye paribhuñjitvā kāyadaļhībahulo² sukham viharissatī"ti na evam sampassatā tuyham paccayā anuññātā, atha kho 'ayam ime paribhuñjamāno samaṇadhammam katvā vaṭṭadukkhato muccissatī'ti te paccayā anuññātā. So dāni tvam kusīto viharanto na tam piṇḍapātam apacāyissasi. āraddhavīriyasseva hi piṇḍāpacayanam nāma hotī"ti evam piṇḍapātāpacāyanam paccavekkhantassāpi uppajjati Mahāmittattherassa viya Pindapātiyatissattherassa viya ca.

Mahāmittatthero kira Kassakaleņe nāma paṭivasati. Tassa ca gocaragāme ekā mahā-upāsikā theram puttam katvā paṭijaggati. Sā ekadivasam araññam gacchantī dhītaram āha "amma asukasmim ṭhāne purāṇataṇḍulā, asukasmim khīram, asukasmim sappi, asukasmim phāṇitam, tava bhātikassa ayyamittassa āgatakāle bhattam pacitvā khīrasappiphāṇitehi saddhim dehi, datvā tvañca bhuñjeyyāsi, aham pana hiyyo pakkam pārivāsikabhattam kañjiyena bhuttāmhī"ti. Divā kim bhuñjissasi ammāti.

Sākapaṇṇam pakkhipitvā kaṇataṇḍulehi ambilayāgum pacitvā ṭhapehi ammāti.

Thero cīvaram pārupitvā pattam nīharantova tam saddam sutvā attānam ovadi "mahā-upāsikā kira kañjiyena pārivāsikabhattam bhuñji, divāpi kaṇapaṇṇambilayāgum bhuñjissati, tuyham atthāya pana purāṇataṇḍulādīni ācikkhati. Tam nissāya kho panesā neva khettam na vatthum na bhattam na vattham paccāsīsati, tisso pana sampattiyo patthayamānā deti, tvam etissā tā sampattiyo dātum sakkhissasi, na sakkhissasīti, ayam kho pana piṇḍapāto tayā sarāgena sadosena samohena na sakkā gaṇhitun"ti pattam thavikāya pakkhipitvā gaṇṭhikam muñcitvā nivattitvā Kassakaleṇameva gantvā pattam heṭṭhā mañce, cīvarañca cīvaravamse ṭhapetvā "arahattam apāpuṇitvā na nikkhamissāmī"ti vīriyam adhiṭṭhahitvā nisīdi. Dīgharattam appamatto hutvā nivutthabhikkhu vipassanam vaḍḍhetvā purebhattameva arahattam patvā vikasamānamiva¹ padumam mahākhīṇāsavo sitam karontova nikkhami. Lenadvāre rukkhamhi adhivatthā devatā—

"Namo te purisājañña, namo te purisuttama. Yassa te āsavā khīnā, dakkhineyyosi mārisā"ti—

udānam udānetvā "bhante piṇḍāya paviṭṭhānam tumhādisānam arahantānam bhikkham datvā mahallakitthiyo dukkhā muccissantī"ti āha. Thero uṭṭhahitvā dvāram vivaritvā kālam olokento "pātoyevā"ti ñatvā pattacīvaram ādāya gāmam pāvisi.

Dārikāpi bhattam sampādetvā "idāni me bhātā āgamissati, idāni me bhātā āgamissatī"ti dvāram olokayamānā nisīdi. Sā there gharadvāram sampatte pattam gahetvā sappiphāṇitayojitassa khīrapiṇḍapātassa pūretvā hatthe ṭhapesi. Thero "sukham² hotū"ti anumodanam katvā pakkāmi. Sāpi tam olokayamānāva aṭṭhāsi. Therassa hi tadā abhiviya parisuddho chavivaṇṇo ahosi, vippasannāni indriyāni, mukham bandhanā pavuttatālapakkam³ viya ativiya virocittha.

<sup>1.</sup> Vikasitamiva (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Sukhī (Ka)

<sup>3.</sup> Muttatālapakkam (Sī), pamuttatālapakkam (Syā)

Mahā-upāsikā araññato āgantvā "kim amma bhātiko te āgato"ti pucchi. Sā sabbam tam pavattim ārocesi. Upāsikā "ajja me puttassa pabbajitakiccam matthakam pattan"ti ñatvā "abhiramati te amma bhātā Buddhasāsane na ukkaṇṭhatī"ti āha.

Piṇḍapātikatissattheravatthu pana evam veditabbam—Mahāgāme kira eko daliddapuriso dāruvikkayena jīvikam kappeti, so teneva kāraņena nāmam labhitvā Dārubhaṇḍakamahātisso nāma jāto. So ekadivasam attano bhariyam āha "kim amhākam jīvitam nāma, Satthārā daliddadānassa mahapphalabhāvo kathito, mayañca nibaddham dātum na sakkoma, pakkhikabhattamattam datvā puna uppannam salākabhattampi¹ dassāmā"ti. Sā "sādhu sāmī"ti sampaṭicchitvā punadivase yathālābhena pakkhikabhattam adāsi. Bhikkhusamghassa ca paccayehi nipparissayakālo hoti, daharasāmaṇerā paṇītabhojanāni bhuñjitvā "ayam lūkhāhāro"ti tesam pakkhikabhattam gahitamattakameva katvā tesam passantānamyeva chaḍḍetvā gacchanti.

Sā itthī taṁ disvā sāmikassa kathesi, "mayā dinnaṁ chaḍḍentī"ti na pana vippaṭisārinī ahosi. Tassā sāmiko āha "mayaṁ duggatabhāvena ayyānaṁ² sukhena paribhuñjāpetuṁ nāsakkhimha, kiṁ nu kho katvā ayyānaṁ manaṁ gahetuṁ sakkhissāmā"ti. Athassa bhariyā āha "kiṁ vadesi sāmi, saputtakā duggatā nāma natthīti³ ayaṁ te dhītā, imaṁ ekasmiṁ kule ṭhapetvā dvādasa kahāpaṇe gaṇhitvā ekaṁ khīradhenuṁ āhara, ayyānaṁ khīrasalākabhattaṁ dassāma, evaṁ tesaṁ cittaṁ gaṇhituṁ sakkhissāmā"ti. So sādhūti sampaṭicchitvā tathā akāsi. Tesaṁ puññena sā dhenu sāyaṁ tīṇi māṇikāni, pāto tīṇi māṇikāni khīraṁ deti. Sāyaṁ laddhaṁ dadhiṁ katvā punadivase tato gahitanavanītena sappiṁ katvā sasappiparisekaṁ⁴ khīrasalākabhattaṁ denti. Tato paṭṭhāya tassa gehe salākabhattaṁ puññavantāva labhanti.

So ekadivasam bhariyam āha "mayam dhītu atthitāya lajjitabbato ca muttā, gehe ca no bhattam ayyānam paribhogāraham jātam. Tvam yāva

<sup>1.</sup> Uppanne salākabhattamattampi (Sī)

<sup>3.</sup> Atthīti (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Ariyānam (Sī)

<sup>4.</sup> Sappinā parisekam (Ka)

aham āgacchāmi, tāva imasmim kalyāṇavatte<sup>1</sup> mā pamajji. Aham kiñcideva katvā dhītaram mocessāmī"ti. So ekam padesam gantvā ucchuyantakammam katvā chahi māsehi dvādasa kahāpaṇe labhitvā "alam ettakam mama dhītu mocanatthāyā"ti te kahāpaṇe dussante<sup>2</sup> bandhitvā "geham gamissāmī"ti maggam paṭipajji.

Tasmim samaye Ambariyamahāvihāravāsī Piṇḍapātiyatissatthero "Tissamahāvihāram gantvā cetiyam vandissāmī"ti attano vasanaṭṭhānato Mahāgāmam gacchanto tameva maggam paṭipajji. So upāsako theram dūratova disvā "ekakova agantvā iminā ayyena saddhim ekam dhammakatham suṇanto gamissāmi. Sīlavanto hi sabbakālam dullabhā"ti vegena theram sampāpuṇitvā abhivādetvā saddhim gacchanto velāya upakaṭṭhāya cintesi "mayham hatthe puṭakabhattam natthi, ayyassa ca bhikkhākālo sampatto, ayañca me paribbayo hatthe atthi, ekam gāmadvāram pattakāle ayyassa piṇḍapātam dassāmī"ti.

Tassevam citte uppannamatteyeva eko puṭakabhattam gahetvā tam thānam sampatto. Upāsako tam disvā "bhante thokam āgamethā"ti vatvā tam upasankamitvā āha "kahāpaṇam te bho purisa dammi, tam me puṭakabhattam dehī"ti. So cintesi "imam bhattam imasmim kāle māsakampi na agghati, ayanca mayham ekavāreneva kahāpaṇam deti, bhavissatettha kāraṇan"ti cintetvā "nāham kahāpaṇena demī"ti āha. Evam sante dve gaṇha, tīṇi gaṇhāti iminā niyāmena sabbepi te kahāpaṇe dātukāmo jāto. Itaro "aññepissa atthī"ti saññāya tam "na demi"cceva āha. Atha nam so āha "sace me bho aññepi assu, tepi dadeyyam. Na kho panāham attano atthāya gaṇhāmi, etasmim me rukkhamūle eko ayyo nisīdāpito, tuyhampi kusalam bhavissati, dehi me tam bhattan'ti. Tena hi bho gaṇha, āhara te kahāpaṇeti kahāpaṇe gahetvā puṭakabhattam adāsi. Upāsako bhattam gahetvā hatthe dhovitvā theram upasankamitvā "pattam nīharatha bhanthe"ti āha. Thero pattam nīharitvā upaḍḍhabhatte dinne pattam pidahi. Upāsako āha "ayam bhante ekasseva pativiso,

na sakkā mayā ito bhuñjitum. Tumhākamyeva atthāya imam pariyesitvā laddham, ganhatha nam mam anukampam upādāyā"ti. Thero "atthi ettha kāranan"ti gahetvā sabbam paribhuñji. Upāsako dhamakaranena pānīyam parissāvetvā adāsi. Tato niṭṭhitabhattakicce there ubhopi maggam paṭipajjimsu.

Thero upāsakam pucchi "kena kāraņena tvam na bhuñjasī"ti. So attano gamanāgamanavidhānam sabbam kathesi. Thero tam sutvā samvegapatto cintesi "dukkaram upāsakena katam, mayā pana evarūpam piņḍapātam paribhuñjitvā etassa katañnunā bhavitabbam. Sappāyasenāsanam labhitvā tattheva chavimamsalohitesu sukkhantesupi nisinnapallankeneva arahattam appatvā na uṭṭhahissāmī"ti. So Tissamahāvihāram gantvā āgantukavattam katvā attano pattasenāsanam pavisitvā paccattharaṇam attharitvā tattha nisinno attano mūlakammaṭṭhānameva gaṇhi. So tāya rattiyā obhāsamattampi nibbattetum nāsakkhi. Punadivasato paṭṭhāya bhikkhācārapalibodham chinditvā tadeva kammaṭṭhānam anulomapaṭilomam vipassi. Etenupāyena vipassanto sattame aruṇe saha paṭisambhidāhi arahattam patvā cintesi "ativiya me kilantam sarīram, kim nu kho me jīvitam¹ ciram pavattissati, na pavattissatī"ti. Athassa appavattanabhāvam disvā senāsanam paṭisāmetvā pattacīvaramādāya vihāramajjham gantvā bherim paharāpetvā bhikkhusamgham sannipātāpesi.

Saṃghatthero "kena bhikkhunā saṃgho² sanipātito"ti pucchi. Mayā bhanteti. Kimatthaṁ sappurisāti. Bhante aññaṁ kammaṁ natthi, yesaṁ pana magge vā phale vā kaṅkhā atthi, te maṁ pucchantūti. Sappurisa tādisā nāma bhikkhū asantaṁ guṇaṁ na kathenti, amhākaṁ ettha kaṅkhā natthi. Kiṁ pana te saṁvegakāraṇaṁ ahosi, kiṁ paccayaṁ katvā tayā arahattaṁ nibbattanti. Bhante imasmiṁ Mahāgāme valliyavīthiyaṁ Dārubhaṇḍakamahātisso nāma upāsako attano dhītaraṁ bahi ṭhapetvā dvādasa kahāpaṇe gaṇhitvā tehi ekaṁ khīradhenuṁ gahetvā saṁghassa khīrabhattasalākaṁ paṭṭhapesi, so "dhītaraṁ mocessāmī"ti cha māse yantasālāya bhatiṁ katvā dvādasa kahāpaṇe labhitvā "dhītaraṁ mocessāmī"ti attano

geham gacchanto antarāmagge mam disvā bhikkhācāravelāya sabbepi te kahāpaņe datvā puṭakabhattam gaṇhitvā sabbam mayham adāsi. Aham tam piṇḍapātam paribhuñjitvā idhāgantvā sappāyasenāsanam labhitvā "piṇḍāpacāyanakammam karissāmī"ti visesam nibbattesim bhanteti. Tam ṭhānam sampattā catassopi parisā therassa sādhukāram adamsu. Sakabhāvena saṇṭhātum¹ samattho nāma nāhosi. Thero samghamajjhe nisīditvā kathento kathentova "mayham kūṭāgāram Dārubhaṇḍakamahātissassa hatthena phuṭṭhakāleyeva calatū"ti adhiṭṭhāya anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi.

Kākavannatissamahārājā "eko kira thero parinibbuto" ti sutvā vihāram gantvā sakkārasammānam katvā kūtāgāram sajjetvā theram tattha āropetvā "idāni citakatthānam gamissāmā"ti ukkhipanto cāletum nāsakkhi. Rājā bhikkhusamgham pucchi "atthi bhante therena kiñci kathitan"ti. Bhikkhū therena kathitavidhānam ācikkhimsu. Rājā tam upāsakam pakkosāpetvā "tayā ito sattadivasamatthake kassaci maggappatipannassa bhikkhuno putakabhattam dinnan"ti pucchi. Āma devāti. Kena te niyāmena dinnanti. So tam kāranam sabbam ārocesi. Atha nam rājā therassa kūtāgāratthānam pesesi "gaccha tam theram sañjāna² so vā añño vā"ti. So gantvā sānim ukkhipitvā therassa mukham disvā sanjānitvā dvīhi hatthehi hadayam sandhārento<sup>3</sup> rañño santikam gantvā "deva mayham ayyo"ti āha. Athassa rājā mahāpasādhanam dāpesi. Tam pasādhetvā āgatam "gaccha<sup>4</sup> bhātika Mahātissa mayham ayyāti vatvā<sup>5</sup> kūtāgāram ukkhipā''ti āha. Upāsako "sādhu devā"ti gantvā therassa pāde vanditvā<sup>6</sup> ubhohi hatthehi ukkhipitvā attano matthake akāsi. Tasmimyeva khane kūtāgāram ākāse uppatitvā citakamatthake patitthāsi. Tasmim kāle citakassa catūhipi kannehi sayameva aggijālā utthahimsūti.

"Mahantam kho panetam Satthu dāyajjam, yadidam satta ariyadhanāni nāma, tam na sakkā kusītena gahetum. Yathā hi vippaṭipannam puttam mātāpitaro 'ayam

<sup>1.</sup> Sandhāretum (Ka)

<sup>2.</sup> Sañjānātha (Ka)

<sup>3.</sup> Paharanto (Syā)

<sup>4.</sup> Āgacchatha (Ka)

<sup>5.</sup> Mayham ayyam vanditvā (Sī)

<sup>6.</sup> Vivaritvā (Sī)

amhākam aputto'ti paribāhiram karonti, so tesam accayena dāyajjam na labhati, evam kusītopi idam ariyadhanadāyajjam na labhati, āraddhavīriyova labhatī'ti dāyajjamahattam paccavekkhatopi uppajjati.

"Mahā kho pana te Satthā. Satthuno hi te mātukucchimhi paṭisandhim gahaṇakālepi abhinikkhamanepi abhisambodhiyampi dhammacakkappavattanayamakapāṭihāriyadevorohanaāyusaṅkhāravossajjanesupi parinibbānakālepi dasasahassilokadhātu kampittha, yuttaṁ nu te evarūpassa Satthuno sāsane pabbajitvā kusītena bhavitun"ti evaṁ Satthumahattaṁ paccavekkhatopi uppajjati.

"Jātiyāpi tvam idāni na lāmakajātiko, asambhinnāya Mahāsammatapaveņiyā āgata-okkākarājavamse jātosi, Suddhodanamahārājassa ca Mahāmāyādeviyā ca nattā, Rāhulabhaddassa kaniṭṭho, tayā nāma evarūpena Jinaputtena hutvā na yuttam kusītena viharitun"ti evam **jātimahattam paccavekkhato**pi uppajjati.

"Sāriputtamoggallānā ceva asīti mahāsāvakā ca vīriyeneva lokuttaradhammam paṭivijjhimsu, tvam etesam sabrahmacārīnam maggam paṭipajjasi, na paṭipajjasī"ti evam sabrahmacārīmahattam paccavekkhatopi uppajjati.

Kucchim pūretvā thita-ajagarasadise vissaṭṭhakāyikacetasikavīriye kusītapuggale parivajjentassāpi, āraddhavīriye pahitatte puggale sevantassāpi, ṭhānanisajjādīsu vīriyuppādanattham ninnapoṇapabbhāracittassāpi uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi ekādasahi kāraṇehi vīriyasambojjhaṅgam samuṭṭhāpetvā tadeva dhuram katvā abhinivesam paṭṭhapetvā anukkamena arahattam gaṇhāti. So yāva arahattamaggā vīriyasambojjhaṅgam bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Ekādasa dhammā **pītisambojjhaṅgassa** uppādāya saṁvattanti— Buddhānussati, dhamma, saṁgha, sīla, cāga, devatānussati upasamānussati lūkhapuggalaparivajjanatā siniddhapuggalasevanatā pasādanīyasuttantapaccavekkhaṇatā tadadhimuttatāti.

Buddhagune anussarantassāpi hi yāva upacārā sakalasarīram pharamāno pītisambojjhango uppajjati, dhammasamghagune anussarantassāpi, dīgharattam akhandam katvā rakkhitam catupārisuddhisīlam paccavekkhantassāpi, gihino dasasīlam pancasīlam paccavekkhantassāpi, dubbhikkhabhayādīsu panītabhojanam sabrahmacārīnam datvā "evamnāma adamhā"ti cāgam paccavekkhantassāpi, gihinopi evarūpe kāle sīlavantānam dinnadānam paccavekkhantassāpi, yehi gunehi samannāgatā devattam pattā, tathārūpānam gunānam attani atthitam paccavekkhantassāpi, samāpattiyā vikkhambhitā kilesā satthipi sattatipi vassāni na samudācarantīti paccavekkhantassāpi, cetiyadassanabodhidassanatheradassanesu asakkaccakiriyaya samsūcitalūkhabhave Buddhadīsu pasadasinehabhavena gadrabhapitthe rajasadise lūkhapuggale parivajjentassāpi, Buddhādīsu pasādabahule muducitte siniddhapuggale sevantassāpi, ratanattayagunaparidīpake pasādanīyasuttante paccavekkhantassāpi, thānanisajjādīsu pīti-uppādanattham ninnaponapabbhāracittassāpi uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi ekādasahi kāranehi pītisambojjhangam samutthāpetvā tadeva dhuram katvā abhinivesam patthapetvā anukkamena arahattam ganhāti. So yāva arahattamaggā pītisambojjhangam bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Satta dhammā **passaddhisambojjhangassa** uppādāya samvattanti—panītabhojanasevanatā utusukhasevanatā iriyāpathasukhasevanatā majjhattapayogatā sāraddhakāyapuggalaparivajjanatā passaddhakāyapuggalasevanatā tadadhimuttatāti.

Paṇītaṁ hi siniddhaṁ sappāyabhojanaṁ bhuñjantassāpi, sītuṇhesu ca utūsu ṭhānādīsu ca iriyāpathesu sappāya-utuñca iriyāpathañca sevantassāpi passaddhi uppajjati. Yo pana mahāpurisajātiko sabba-utu-iriyāpathakkhamo hoti, na taṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. Yassa sabhāgavisabhāgatā atthi, tasseva visabhāge utu-iriyāpathe vajjetvā sabhāge sevantassa uppajjati. Majjhattapayogo vuccati attano ca parassa ca kammassakatapaccavekkhaṇā. Iminā majjhattapayogena uppajjati. Yo leḍḍudaṇḍādīhi paraṁ viheṭhayamāno vicarati, evarūpaṁ sāraddhakāyaṁ puggalaṁ parivajjentassāpi, saṁyatapādapāṇiṁ passaddhakāyaṁ puggalaṁ sevantassāpi, ṭhānanisajjādīsu

passaddhi-uppādanatthāya ninnapoṇapabbhāracittassāpi uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi sattahi kāraṇehi passaddhisambojjhaṅgaṁ samuṭṭhāpetvā tadeva dhuraṁ katvā abhinivesaṁ paṭṭhapetvā anukkamena arahattaṁ gaṇhāti. So yāva arahattamaggā passaddhisambojjhaṅgaṁ bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Ekādasa dhammā samādhisambojjhaṅgassa uppādāya samvattanti—vatthuvisadakiriyatā indriyasamattapaṭipādanatā nimittakusalatā samaye cittassa paggaṇhanatā samaye cittassa niggaṇhanatā samaye sampahaṁsanatā samaye ajjhupekkhanatā asamāhitapuggalaparivajjanatā samāhitapuggalasevanatā jhānavimokkhapaccavekkhaṇatā¹ tadadhimuttatāti. Tattha vatthuvisadakiriyatā ca indriyasamattapaṭipādanatā ca vuttanayeneva veditabbā.

Nimittakusalatā nāma kasiṇanimittassa uggahakusalatā. Samaye cittassa paggaṇhanatāti yasmim samaye atisithilavīriyatādīhi līnam cittam hoti, tasmim samaye dhammavicayavīriyapītisambojjhangasamuṭṭhāpanena tassa paggaṇhanam. Samaye cittassa niggaṇhanatāti yasmim samaye accāraddhavīriyatādīhi uddhatam cittam hoti, tasmim samaye passaddhisamādhi-upekkhāsambojjhangasamuṭṭhāpanena tassa niggaṇhanam. Samaye sampahamsanatāti yasmim samaye cittam paññāpayogamandatāya vā upasamasukhānadhigamena² vā nirassādam hoti, tasmim samaye aṭṭhasamvegavatthupaccavekkhaṇena samvejeti. Aṭṭha samvegavatthūni nāma jātijarābyādhimaraṇāni cattāri, apāyadukkham pañcamam, atīte vaṭṭamūlakam dukkham, anāgate vaṭṭamūlakam dukkham, paccuppanne āhārapariyeṭṭhimūlakam dukkhanti. Ratanattayaguṇānussaraṇena ca pasādam janeti, ayam vuccati "samaye sampahamsanatā"ti.

Samaye ajjhupekkhanatā nāma yasmim samaye sammāpaṭipattim āgamma alīnam anuddhatam anirassādam ārammaṇe samappavattam samathavīthipaṭipannam cittam hoti, tadāssa paggahaniggahasampahamsanesu na byāpāram āpajjati sārathi viya samappavattesu assesu. Ayam vuccati "samaye ajjhupekkhanatā"ti. Asamāhitapuggalaparivajjanatā nāma upacāram vā appanam vā appattānam

<sup>1.</sup> Idam padam Sam-Ṭṭha 3. 199 piṭṭhe sabbapotthakesu na dissati, tassa vitthāravaṇṇanā ca sabbaṭṭhakathāsu natthi. Dī-Ṭṭha 2. 383; Ma-Ṭṭha 1. 301 piṭṭhesupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Upasamasukhānam vigamena (Sam-Ṭṭha 3. 200 piṭṭhe)

vikkhittacittānam puggalānam ārakā parivajjanam.

Samāhitapuggalasevanatā nāma upacārena vā appanāya vā samāhitacittānam sevanā bhajanā payirupāsanā. Tadadhimuttatā nāma ṭhānanisajjādīsu samādhi-uppādanatthamyeva ninnapoṇapabbhāracittatā. Evañhi paṭipajjato esa uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi ekādasahi kāraṇehi samādhisambojjhamgam samuṭṭhāpetvā tadeva dhuram 'katvā abhinivesam paṭṭhapetvā anukkamena arahattam gaṇhāti. So yāva arahattamaggā samādhisambojjhamgam bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti.

Pañca dhammā upekkhāsambojjhaṅgassa uppādāya saṁvattanti—sattamajjhattatā saṅkhāramajjhattatā sattasaṅkhārakelāyanapuggalaparivajjanatā sattasaṅkhāramajjhattataṁ samuṭṭhāpeti "tvaṁ attano kammena āgantvā attanova kammena gamissasi, esopi attano kammena āgantvā attanova kammena gamissasi, tvaṁ kaṁ kelāyasī"ti evaṁ kammassakatapaccavekkhaṇena ca, "paramatthato sattoyeva natthi, so tvaṁ kaṁ kelāyasī"ti evaṁ nissattapaccavekkhaṇena cāti. Dvīhevākārehi saṅkhāramajjhattataṁ samuṭṭhāpeti "idaṁ cīvaraṁ anupubbena vaṇṇavikārañceva jiṇṇabhāvañca upagantvā pādapuñchanacoļakaṁ hutvā yaṭṭhikoṭiyā chaḍḍanīyaṁ bhavissati, sace panassa sāmiko bhaveyya, nāssa evaṁ vinassituṁ dadeyyā"ti evaṁ assāmikabhāvapaccavekkhaṇena ca, "anaddhaniyaṁ idaṁ tāvakālikan"ti evaṁ tāvakālikabhāvapaccavekkhaṇena cāti. Yathā ca cīvare, evaṁ pattādīsupi yojanā kātabbā.

Sattasankhārakelāyanapuggalaparivajjanatāti ettha yo puggalo gihī vā attano puttadhītādike, pabbajito vā attano antevāsikasamānupajjhāyakādike mamāyati, sahattheneva nesam kesacchedanasūcikammacīvaradhovanarajanapattapacanādīni karoti, muhuttampi apassanto "asuko sāmaņero kuhim, asuko daharo kuhin"ti bhantamigo viya ito cito ca oloketi, aññena kesacchedanādīnam atthāya "muhuttam tāva asukam pesethā"ti yāciyamānopi "amhepi tam attano kammam na kārema, tumhe nam gahetvā kilamessathā"ti na deti, ayam sattakelāyano nāma. Yo pana cīvarapattathālakakattarayaṭṭhi-ādīni mamāyati, aññassa hatthena parāmasitumpi na deti.

tāvakālikam yācito "mayampi idam dhanāyantā<sup>1</sup> na paribhuñjāma, tumhākam kim dassāmā"ti vadati, ayam **sankhārakelāyano** nāma.

Yo pana tesu dvīsupi vatthūsu majjhatto udāsino, ayam sattasankhāramajjhatto nāma. Iti ayam upekkhāsambojjhango evarūpam sattasankhārakelāyanapuggalam ārakā parivajjentassāpi, sattasankhāramajjhattapuggalam sevantassāpi, thānanisajjādīsu taduppādanattham ninnapoṇapabbhāracittassāpi uppajjati. Tasmā ādikammiko kulaputto imehi pancahi kāranehi upekkhāsambojjhangam samuṭṭhāpetvā tadeva dhuram katvā abhinivesam paṭṭhapetvā anukkamena arahattam gaṇhāti. So yāva arahattamaggā upekkhāsambojjhangam bhāveti nāma, phale patte bhāvito nāma hoti. Iti imepi satta sambojjhangā lokiyalokuttaramissakāva kathitā.

419. Sammādiṭṭhiṁ bhāvetīti aṭṭhaṅgikassa maggassa ādibhūtaṁ sammādiṭṭhiṁ brūheti vaḍḍheti. Sesapadesupi eseva nayo. Ettha pana sammādassanalakkhaṇā sammādiṭṭhi. Sammā-abhiniropanalakkhaṇo sammāsaṅkappo. Sammāpariggāhalakkhaṇā sammāvācā. Sammāsamuṭṭhāpanalakkhaṇo sammākammanto. Sammāvodāpanalakkhaṇo² sammā-ājīvo. Sammāpaggahalakkhaṇo sammāvāyāmo. Sammā-upaṭṭhānalakkhaṇā sammāsati. Sammāsamādhānalakkhaṇo sammāsamādhi.

Tesu ekekassa tīṇi tīṇi kiccāni honti. Seyyathidam, sammādiṭṭhi tāva aññehipi attano paccanīkakilesehi saddhim micchādiṭṭhim pajahati, nirodham ārammaṇam karoti, sampayuttadhamme ca passati tappaṭicchādakamohavidhamanavasena asammohato. Sammāsankappādayopi tatheva micchāsankappādīni ca pajahanti, nirodhañca ārammaṇam karonti. Visesato panettha sammāsankappo sahajātadhamme sammā abhiniropeti, sammāvācā sammā pariggaṇhāti, sammākammanto sammā samuṭṭhāpeti, sammā-ājīvo sammā vodāpeti, sammāvāyāmo sammā paggaṇhāti, sammāsati sammā upaṭṭhāti, sammāsamādhi sammā padahati.

Api cesā sammādiṭṭhi nāma pubbabhāge nānākkhaṇā nānārammaṇā hoti, maggakāle ekakkhaṇā ekārammaṇā. Kiccato pana dukkhe

ñāṇanti-ādīni cattāri nāmāni labhati. Sammāsaṅkappādayopi pubbabhāge nānākkhanā nānārammanā honti, maggakāle ekakkhanā ekārammanā. Tesu sammāsankappo kiccato nekkhammasankappo avihimsāsankappo abyāpādasankappoti tīni nāmāni labhati. Sammāvācādayo tayo pubbabhāge ( )<sup>1</sup> viratiyopi honti cetanāyopi, maggakkhane pana viratiyova. Sammāvāvāmo sammāsatīti idampi dvayam kiccato sammappadhānasatipatthānavasena cattāri nāmāni labhati. Sammāsamādhi pana pubbabhāgepi maggakkhanepi sammāsamādhiyeva.

Iti imesu atthasu dhammesu Bhagavatā nibbānādhigamāya patipannassa yogino bahukārattā<sup>2</sup> pathamam sammāditthi desitā. Ayam hi "paññāpajjoto paññāsatthan"ti<sup>3</sup> ca vuttā. Tasmā etāya pubbabhāge vipassanāñānasankhātāya sammāditthiyā avijjandhakāram vidhamitvā<sup>4</sup> kilesacore ghātento khemena yogāvacaro nibbānam pāpuṇāti. Tena vuttam "nibbānādhigamāya paţipannassa yogino bahukārattā paṭhamam sammādiṭṭhi desitā"ti.

Sammāsankappo pana tassā bahukāro, tasmā tadanantaram vutto. Yathā hi heraññiko hatthena parivattetvā parivattetvā cakkhunā kahāpaṇam olokento "ayam kūto ayam cheko"ti jānāti, evam yogāvacaropi pubbabhāge vitakkena vitakketvā vitakketvā vipassanāpaññāya olokayamāno "ime dhammā kāmāvacarā, ime dhammā rūpāvacarādayo"ti jānāti. Yathā vā pana purisena kotiyam gahetvā parivattetvā parivattetvā dinnam mahārukkham tacchako vāsiyā tacchetvā kamme upaneti, evam vitakkena vitakketvā vitakketvā dinnadhamme yogāvacaro paññāya "ime dhammā kāmāvacarā, ime dhammā rūpāvacarā"ti-ādinā nayena paricchinditvā kamme upaneti. Tena vuttam "sammāsankappo pana tassā bahukāro, tasmā tadanantaram vutto"ti.

<sup>1. (</sup>Nānākkhanā nānārammanā) (Ka, Abhi-Ttha 2. 108 pitthe ca) Dī-Ttha 1. 280 pitthe pana tam na dissati.

<sup>2.</sup> Bahupakārattā (Ka)

<sup>3.</sup> Abhi 1. 20, 22 pitthesu. 4. Viddhamsetvā (Ka)

Svāyam yathā sammādiṭṭhiyā, evam sammāvācāyapi upakārako. Yathāha "pubbe kho gahapati vitakketvā vicāretvā pacchā vācam bhindatī"ti<sup>1</sup>, tasmā tadanantaram sammāvācā vuttā.

Yasmā pana idañcidañca karissāmāti paṭhamaṁ vācāya saṁvidahitvā loke kammante payojenti, tasmā vācā kāyakammassa upakārikāti sammāvācāya anantaraṁ sammākammanto vutto.

Catubbidham pana vacīduccaritam tividham kāyaduccaritam pahāya ubhayasucaritam pūrentasseva yasmā ājīvaṭṭhamakasīlam pūrati, na itarassa. Tasmā tadubhayānantaram sammā-ājīvo vutto.

Evam suddhājīvena "parisuddho me ājīvo"ti ettāvatā paritosam katvā suttapamattena viharitum na yuttam, atha kho sabba-iriyāpathesu idam vīriyamārabhitabbanti dassetum tadanantaram sammāvāyāmo vutto.

Tato āraddhavīriyenāpi kāyādīsu catūsu vatthūsu sati sūpaṭṭhitā<sup>2</sup> kātabbāti dassanatthaṁ tadanantaraṁ sammāsati desitā.

Yasmā pana evam sūpaṭṭhitā sati samādhissa upakārānupakārānam dhammānam gatiyo samanvesitvā pahoti ekattārammaņe cittam samādhātum, tasmā sammāsatiyā anantaram sammāsamādhi desitoti veditabbo. Iti ayampi aṭṭhaṅgiko maggo lokiyalokuttaramissakova kathito.

427. **Ajjhattaṁ rūpasaññī**ti-ādīsu ajjhattarūpe parikammavasena ajjhattaṁ rūpasaññī nāma hoti. Ajjhattañhi nīlaparikammaṁ karonto kese vā pitte vā akkhitārakāya vā karoti, pītaparikammaṁ karonto mede vā chaviyā vā hatthapādatalesu³ vā akkhīnaṁ pītakaṭṭhāne vā karoti, lohitaparikammaṁ karonto maṁse vā lohite vā jivhāya vā akkhīnaṁ rattaṭṭhāne vā karoti, odātaparikammaṁ karonto aṭṭhimhi vā dante vā nakhe vā akkhīnaṁ setaṭṭhāne vā karoti. Taṁ pana sunīlaṁ supītaṁ sulohitakaṁ su-odātakaṁ na hoti, avisuddhameva hoti.

**Eko**<sup>1</sup> bahiddhā rūpāni passatīti yassevam parikammam ajihattam uppannam hoti, nimittam pana bahiddha, so evam ajjhattam parikammassa bahiddhā ca appanāya vasena "ajjhattam rūpasaññī eko bahiddhā rūpāni passatī"ti vuccati. Parittānīti avaddhitāni. Suvannadubbannānīti suvannāni vā honti<sup>2</sup> dubbannāni vā, parittavaseneva idam abhibhāyatanam vuttanti veditabbam. **Tāni abhibhuyvā**ti yathā nāma sampannagahaniko katacchumattam bhattam labhitvā "kim ettha bhuñjitabbam atthī"ti sankaddhitvā ekakabalameva karoti, evameva ñānuttariko puggalo visadañano "kim ettha parittake arammane samapajjitabbam atthi, navam mama bhāro"ti tāni rūpāni abhibhavitvā samāpajjati, saha nimittuppādenevettha appanam pāpetīti attho. **Jānāmi passāmī**ti iminā panassa ābhogo kathito. So ca kho samāpattito vutthitassa, na antosamāpattiyam. Evamsaññī hotīti ābhogasaññāyapi jhānasaññāyapi evamsaññī hoti. Abhibhavanasaññā hissa antosamāpattiyampi atthi, ābhogasaññā pana samāpattito vutthitasseva.

Appamāṇānīti vaḍḍhitappamāṇāni, mahantānīti attho. Abhibhuyyāti ettha pana yathā mahagghaso puriso ekam bhattavaddhitakam labhitvā "aññampi hotu, kim etam mayham karissatī"ti tam na mahantato passati, evameva ñānuttaro puggalo visadañāno "kim ettha samāpajjitabbam, nayidam appamāṇam, na mayham cittekaggatākarane bhāro atthī"ti tāni abhibhavitvā samāpajjati, saha nimittuppādenevettha appanam pāpetīti attho.

Ajjhattam arūpasaññīti alābhitāya vā anatthikatāya vā ajjhattarūpe parikammasaññāvirahito.

Bahiddhā rūpāni passatīti yassa parikammampi nimittampi bahiddhāva uppannam, so evam bahiddhā parikammassa ceva appanāya ca vasena<sup>3</sup> "ajjhattam arūpasaññī eko bahiddhā rūpāni passatī"ti vuccati. Sesamettha catuttha-abhibhāyatane ca vuttanayameva. Imesu pana catūsu parittam vitakkacaritavasena agatam, appamanam mohacaritavasena, suvannam dosacaritavasena, dubbannam

<sup>1.</sup> Idam padam idha Pāliyam na dissati. Dī 2. 92; Ma 2. 205; Am 3. 125 pitthesu pana tam atthi.

<sup>2.</sup> Hontu (Syā, Ma-Ttha 3. 177 pitthe ca) 3. Parikammasseva vasena (Sī, Syā)

rāgacaritavasena. Etesañhi etāni sappāyāni, sā ca nesaṁ sappāyatā vitthārato Visuddhimagge cariyaniddese vuttā.

Pañcama-abhibhāyatanādīsu nīlānīti sabbasaṅgāhakavasena¹ vuttaṁ. Nīlavaṇṇānīti vaṇṇavasena. Nīlanidassanānīti nidassanavasena, apaññāyamānavivarāni asambhinnavaṇṇāni ekanīlāneva hutvā dissantīti vuttaṁ hoti. Nīlanibhāsānīti idaṁ pana obhāsavasena vuttaṁ, nīlobhāsāni nīlappabhāyuttānīti attho. Etena nesaṁ suvisuddhataṁ dasseti. Visuddhavaṇṇavaseneva hi imāni cattāri abhibhāyatanāni vuttāni. "Nīlakasiṇaṁ gaṇhanto nīlasmiṁ nimittaṁ gaṇhāti pupphasmiṁ vā vatthasmiṁ vā vaṇṇadhātuyā vā"ti-ādikaṁ panettha kasiṇakaraṇañca parikammañca appanāvidhānañca sabbaṁ Visuddhimagge vitthārato vuttameva. Imāni pana aṭṭha abhibhāyatanajjhānāni vaṭṭānipi honti vaṭṭapādakānipi vipassanāpādakānipi diṭṭhadhammasukhavihārānipi abhiññāpādakānipi nirodhapādakānipi, lokiyāneva pana na lokuttarānīti veditabbāni.

435. Rūpī rūpāni passatīti ettha ajjhattaṁ kesādīsu nīlakasiṇādīsu nīlakasiṇādivasena uppāditaṁ rūpajjhānaṁ rūpaṁ, taṁ assa atthīti rūpī. Bahiddhā rūpāni passatīti bahiddhāpi nīlakasiṇādīni rūpāni jhānacakkhunā passati. Iminā ajjhattabahiddhāvatthukesu kasiṇesu uppāditajjhānassa puggalassa cattāripi rūpāvacarajjhānāni dassitāni. Ajjhattaṁ arūpasaññīti ajjhattaṁ na rūpasaññī, attano kesādīsu anuppāditarūpāvacarajjhānoti attho. Iminā bahiddhāparikammaṁ katvā bahiddhāva uppāditajjhānassa puggalassa rūpāvacarajjhānāni dassitāni.

Subhantveva adhimutto hotīti iminā suvisuddhesu nīlādīsu vaṇṇakasiṇesu jhānāni dassitāni. Tattha kiñcāpi anto-appanāyaṁ subhanti ābhogo natthi, yo pana visuddhaṁ subhaṁ kasiṇārammaṇaṁ katvā viharati, so yasmā "subhanti adhimutto hotī"ti vattabbataṁ āpajjati, tasmā evaṁ desanā katā. Paṭisambhidāmagge pana "kathaṁ subhantveva adhimutto hotīti vimokkho—idha bhikkhu mettāsahagatena cetasā ekaṁ disaṁ pharitvā viharati -pa- mettāya bhāvitattā

sattā appaṭikūlā honti. Karuṇā. Muditā. Upekkhāsahagatena cetasā ekaṁ disaṁ pharitvā viharati -pa- upekkhāya bhāvitattā sattā appaṭikūlā honti. Evaṁ subhantveva adhimutto hotīti vimokkho"ti¹ vuttaṁ. **Sabbaso** rūpasaññānanti-ādīsu yaṁ vattabbaṁ, taṁ sabbaṁ Visuddhimagge vuttameva.

443. **Pathavīkasiņam bhāvetī**ti ettha pana sakalaṭṭhena kasiṇam, pathavī eva kasiṇam **pathavīkasiṇam**. Parikammapathaviyāpi uggahanimittassāpi paṭibhāganimittassāpi tam nimittam ārammaṇam katvā uppannajjhānassāpi etam adhivacanam. Idha pana pathavīkasiṇārammaṇam jhānam adhippetam. Tam hesa bhāveti. **Āpokasiṇā**dīsupi eseva nayo.

Imāni pana kasiṇāni bhāventena sīlāni sodhetvā parisuddhasīle patiṭṭhitena yvāssa dasasu palibodhesu palibodho atthi, taṁ upacchinditvā kammaṭṭhānadāyakaṁ kalyāṇamittaṁ upasaṅkamitvā attano cariyānukūlavasena yaṁ yassa sappāyaṁ, taṁ tena gahetvā kasiṇabhāvanāya ananurūpaṁ vihāraṁ pahāya anurūpe viharantena khuddakapalibodhupacchedaṁ katvā sabbaṁ bhāvanāvidhānaṁ aparihāpentena bhāvetabbāni. Ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Visuddhimagge² vutto. Kevalaṁ hi tattha viññāṇakasiṇaṁ nāgataṁ, taṁ atthato ākāsakasiṇe pavattaviññāṇaṁ. Tañca kho ārammaṇaṁ katvā esa viññāṇañcāyatanasamāpattiṁ bhāvento viññāṇahti ārammaṇaṁ katvā esa viññāṇañcāyatanasamāpattiṁ bhāvento viññāṇakasiṇaṁ bhāvetīti vuccati. Imānipi dasa kasiṇāni vaṭṭānipi honti vaṭṭapādakānipi vipassanāpādakānipi diṭṭhadhammasukhavihāratthānipi abhiññāpādakānipi nirodhapādakānipi, lokiyāneva pana na lokuttarānīti.

453. **Asubhasaññaṁ bhāvetī**ti asubhasaññā vuccati uddhumātakādīsu dasasu ārammaṇesu³ uppannā paṭhamajjhānasahagatā saññā, taṁ bhāveti brūheti vaḍḍheti, anuppannaṁ uppādeti, uppannaṁ anurakkhatīti attho. Dasannaṁ pana asubhānaṁ bhāvanānayo sabbo Visuddhimagge⁴

<sup>1.</sup> Khu 9. 235 pitthe.

<sup>3.</sup> Asubhārammanesu (Sī)

<sup>2.</sup> Visuddhi 1. 81 pitthe.

<sup>4.</sup> Visuddhi 1. 173 pitthe.

vitthāritoyeva. Maranasaññam bhāvetīti sammutimaranam khanikamaranam samucchedamarananti tividhampi maranam ārammanam katvā uppajjanakasaññam¹ bhāveti, anuppannam uppādeti, uppannam anurakkhatīti attho. Hetthā vuttalakkhanā vā maranassativeva idha maranasaññāti vuttā, tam bhāveti uppādeti vaddhetīti attho. Bhāvanānayo panassā Vusuddhimagge<sup>2</sup> vitthāritoyeva. Āhāre paṭikūlasaññaṁ bhāvetīti asitapītādibhede kabalikāre āhāre gamanapatikūlādīni nava patikūlāni paccavekkhantassa uppajjanakasaññam bhāveti, uppādeti vaḍḍhetīti attho. Tassāpi bhāvanānayo Visuddhimagge vitthāritoyeva. Sabbaloke anabhiratisaññam<sup>3</sup> bhāvetīti sabbasmimpi tedhātuke loke anabhiratisaññam ukkanthitasaññam bhavetīti attho. Aniccasaññam bhavetīti pañcannam upādānakkhandhānam udayabbayaññathattapariggāhikam pañcasu khandhesu aniccanti uppajjanakasaññam bhaveti. Anicce dukkhasaññam **bhāvetī**ti anicce khandhapañcake patipīlanasaṅkhāta<sup>4</sup>dukkhalakkhanapariggāhikam dukkhanti uppajjanakasaññam bhāveti. Dukkhe anattasaññam bhāvetīti patipīlanatthena dukkhe khandhapañcake vasavattanākārasaṅkhātaanattalakkhanapariggāhikam anattāti uppajjanakasaññam bhāveti. Pahānasaññam bhāvetīti pañcavidham pahānam ārammanam katvā uppajjanakasaññam bhāveti. Virāgasaññam bhāvetīti pañcavidhameva virāgam ārammanam katvā uppajjanakasaññam bhāveti. Nirodhasaññam bhāvetīti sankhāranirodham ārammanam katvā uppajjanakasannam bhāveti. Nibbānam ārammaṇam katvā uppajjanakasaññantipi vadanti. Ettha ca sabbaloke anabhiratisaññā aniccasaññā anicce dukkhasaññāti imāhi tīhi saññāhi balavavipassanā kathitā, puna aniccasaññam bhāvetīti-ādikāhi dasahi saññāhi vipassanāsamārambhova kathito.

## 473. **Buddhānussatin**ti-ādīni vuttatthāneva.

483. **Paṭhamajjhānasahagatan**ti paṭhamajjhānena saddhim gatam pavattam, paṭhamajjhānasampayuttanti attho. **Sandhindriyam bhāvetī**ti paṭhamajjhānasahagatam katvā saddhindriyam bhāveti brūheti vaḍḍheti. Esa nayo sabbattha.

<sup>1.</sup> Uppannasaññaṁ (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Anabhiratasaññaṁ (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Visuddhi 1. 222 piṭṭhe.

<sup>4.</sup> Paṭipīlanasaṅkhātaṁ (Ka)

## 19. Kāyagatāsativaggavaņņanā

- 563. Cetasā phuţoti ettha duvidham pharaṇam āpopharaṇañca dibbacakkhupharaṇañca. Tattha āpokasiṇam samāpajjitvā āpena pharaṇam āpopharaṇam nāma. Evam phuṭepi mahāsamudde sabbā samuddaṅgamā kunnadiyo antogadhāva honti. Ālokam pana vaḍḍhetvā dibbacakkhunā sakalasamuddadassanam dibbacakkhupharaṇam nāma. Evam phuṭepi mahāsamudde sabbā mahāsamuddaṅgamā kunnadiyo antogadhāva honti. Antogadhā tassāti tassa bhikkhuno bhāvanāya abbhantaragatāva honti. Vijjā bhāgiyāti ettha sampayogavasena vijjam bhajantīti vijjābhāgiyā, vijjābhāge vijjākoṭṭhāse vattantītipi vijjābhāgiyā. Tattha vipassanāñāṇam manomayiddhi cha abhiññāti aṭṭha vijjā¹, purimena atthena tāhi sampayuttadhammāpi vijjābhāgiyā. Pacchimena atthena tāsu yā kāci ekā vijjā vijjā, sesā vijjābhāgiyāti evam vijjāpi vijjāsampayuttadhammāpi vijjābhāgiyāteva veditabbā.
- 564. **Mahato samvegāyā**ti mahantassa samvegassa atthāya. Uparipadadvayepi eseva nayo. Ettha ca mahāsamvego nāma vipassanā, mahā-attho nāma cattāro maggā, mahāyogakkhemo nāma cattāri sāmaññaphalāni. Atha vā mahāsamvego nāma saha vipassanāya² maggo, mahā-attho nāma cattāri sāmaññaphalāni, mahāyogakkhemo nāma nibbānam. **Satisampajaññāyā**ti satiyā ca ñāṇassa ca atthāya. **Nāṇadassanappaṭilābhāyā**ti dibbacakkhuñāṇāya. **Ditthadhammasukhayihārāyā**ti imasmimyeva paccakkhe attabhāve

Diṭṭhadhammasukhavihārāyāti imasmimyeva paccakkhe attabhāve sukhavihāratthāya. Vijjāvimuttiphalasacchikiriyāyāti vijjāvimuttīnam phalassa paccakkhakaraṇatthāya. Ettha ca vijjāti maggapaññā, vimuttīti tamsampayuttā sesadhammā. Tesam phalam nāma arahattaphalam, tassa sacchikiriyāyāti attho.

571. **Kāyopi passambhatī**ti nāmakāyopi karajakāyopi passambhati, vūpasantadaratho hoti. **Vitakkavicārāpī**ti ete dhammā dutiyajjhānena vūpasammanti nāma, idha pana olārikavūpasamam sandhāya<sup>3</sup> vuttam.

<sup>1.</sup> Vijjā vijjā (Ka) Abhi-Ttha 1. 93 pitthepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Sahavipassanako (Sī)

<sup>3.</sup> Vūpasamatthāya (Ka)

Kevalāti sakalā, sabbe niravasesāti attho. Vijjābhāgiyāti vijjākotthāsiyā, te hetthā vibhajitvā dassitāva.

- 574. Aviijā pahīvatīti atthasu thānesu vattamūlakam bahalandhakāram mahātamam<sup>1</sup> aññānam pahīyati. **Vijjā uppajjatī**ti arahattamaggavijjā uppajjati. Asmimāno pahīyatīti asmīti navavidho māno pahīyati. Anusayāti satta anusayā. Samyojanānīti dasa samyojanāni.
- 575. **Paññāpabhedāyā**ti paññāya pabhedagamanattham. Anupādāparinibbānāyāti apaccayaparinibbānassa sacchikiriyatthāya.
- 576. Anekadhātupaṭivedho hotīti aṭṭhārasannam dhātūnam lakkhanapativedho hoti. Nānādhātupativedho hotīti tāsamyeva atthārasannam dhātūnam nānābhāvena lakkhanapativedho hoti. Anekadhātupaṭisambhidā hotīti iminā dhātupabhedañānam² kathitam. Dhātupabhedañānam nāma "imāya dhātuyā ussannāya idam nāma hotī"ti jānanapaññāya. Tam panetam dhātupabhedañānam na sabbesam hoti, Buddhānameva nippadesam hoti. Tam Sammāsambuddhena sabbaso na kathitam, Kasmā? Tasmim kathite attho natthīti.
- 584. **Paññāpatilābhāyā**ti-ādīni solasa padāni Patisambhidāmagge "sappurisasamsevo saddhammassavanam yonisomanasikāro dhammānudhammapatipatti. Ime kho bhikkhave cattāro dhammā bhāvitā bahulīkatā paññāpatilābhāya samvattanti -pa- nibbedhikapaññatāya samvattantī"ti evam mātikam thapetvā vitthāritāneva. Vuttam hetam<sup>3</sup>—

Paññāpatilābhāya samvattantīti katamo paññāpatilābho, catunnam maggañānānam catunnam phalañānānam catunnam patisambhidāñānānam channam abhiññañanam tesattatīnam ñananam sattasattatīnam ñananam lābho patilābho pattisampatti phassanā sacchikiriyā upasampadā, paññāpaṭilābhāya samvattantīti ayam paññāpaṭilābho. (1)

<sup>1.</sup> Bahalandhakārakārakaṁ mahātamo (Sī)

<sup>2.</sup> Dhātubhede ñānaṁ (Ka)

<sup>3.</sup> Khu 9. 371 pitthe.

**Paññāvuddhiyā saṁvattantī**ti katamā paññāvuddhi, sattannaṁ ca sekkhānaṁ puthujjanakalyāṇakassa ca paññā vaḍḍhati, arahato paññā vaddhitavadḍhanā<sup>1</sup>, paññāvuddhiyā saṁvattantīti ayaṁ paññāvuddhi. (2)

Paññāvepullāya saṁvattantīti katamaṁ paññāvepullaṁ, sattannaṁ ca sekkhānaṁ puthujjanakalyāṇakassa ca paññā vepullaṁ gacchati, arahato paññā vepullaṁ gatā, paññāvepullāya saṁvattantīti idaṁ paññāvepullaṁ. (3)

Mahāpaññatāya saṁvattantīti katamā mahāpaññā, mahante atthe pariggaṇhātīti mahāpaññā, mahante dhamme -pa- mahantā niruttiyo, mahantāni paṭibhānāni, mahante sīlakkhandhe, mahante samādhi, paññā, vimutti, vimuttiñāṇadassanakkhandhe, mahantāni ṭhānāṭṭhānāni, mahantā vihārasamāpattiyo, mahantāni ariyasaccāni, mahante satipaṭṭhāne, sammappadhāne, iddhipāde, mahantāni indriyāni, mahantāni balāni, mahante bojjhaṅge, mahante ariyamagge², mahantāni sāmaññaphalāni, mahābhiññāyo³, mahantaṁ paramatthaṁ nibbānaṁ pariggaṇhātīti mahāpaññā, mahāpaññā, mahāpaññātāya saṁvattantīti ayaṁ mahāpaññā. (4)

Puthupaññatāya saṁvattantīti katamā puthupaññā, puthu nānākkhandhesu ñāṇaṁ pavattatīti puthupaññā. Puthu nānādhātūsu, puthu nānā-āyatanesu, puthu nānāpaṭiccasamuppādesu, puthu nānāsuññatamanupalabbhesu, puthu nānā-atthesu, dhammesu, niruttīsu, paṭibhānesu, puthu nānāsīlakkhandhesu, samādhi, paññā, vimutti, vimuttiñāṇadassanakkhandhesu, puthu nānāṭhānāṭṭhānesu, puthu nānāvihārasamāpattīsu, puthu nānā-ariyasaccesu, puthu nānāsatipaṭṭhānesu, sammappadhānesu, iddhipādesu, indriyesu, balesu, bojjhaṅgesu, puthu nānā-ariyamaggesu, puthu nānāsāmaññaphalesu, puthu nānā-abhiññāsu ñāṇaṁ pavattatīti puthupaññā. Puthu nānājanasādhāraṇe<sup>4</sup> dhamme samatikkamma<sup>5</sup> paramatthe nibbāne ñāṇaṁ pavattatīti puthupaññā. Puthupaññatāya saṁvattantīti ayaṁ puthupaññā. (5)

<sup>1.</sup> Vaddhati, vaddhitavaddhanā (Ka)

<sup>2.</sup> Mahantam ariyam atthangikam maggam (Sī), mahantam ariyamaggam (Syā)

<sup>3.</sup> Mahantā mahābhiññāyo (Syā) 4. Puthujjanasādhārane (Ka) 5. Atikkamma (Ka)

Vipulapaññatāya saṁvattantīti katamā vipulapaññā, vipule atthe pariggaṇhātīti vipulapaññā -pa- vipulaṁ paramatthaṁ nibbānaṁ pariggaṇhātīti vipulapaññā, vipulapaññatāya saṁvattantīti ayaṁ vipulapaññā. (6)

Gambhīrapaññatāya samvattantīti katamā gambhīrapaññā, gambhīresu khandhesu ñāṇam pavattatīti gambhīrapaññā. Puthupaññāsadiso vitthāro. Gambhīre paramatthe nibbāne ñāṇam pavattatīti gambhīrapaññā, gambhīrapaññatāya samvattantīti ayam gambhīrapaññā. (7)

Asāmantapaññatāya samvattantīti katamā asāmantapaññā<sup>1</sup>, yassa puggalassa atthavavatthānato atthapaṭisambhidā adhigatā hoti sacchikatā phassitā paññāya. Dhammaniruttipaṭibhānavavatthānato paṭibhānapaṭisambhidā adhigatā hoti sacchikatā phassitā paññāya, tassa atthe ca dhamme ca niruttiyā ca paṭibhāne ca na añño koci sakkoti abhisambhavitum, anabhisambhavanīyo ca so aññehīti asāmantapañño.

Puthujjanakalyāṇakassa paññā aṭṭhamakassa paññāya dūre vidūre suvidūre na santike na sāmantā, puthujjanakalyāṇakaṁ upādāya aṭṭhamako asāmantapañño. Aṭṭhamakassa paññā sotāpannassa paññāya dūre -pa-aṭṭhamakaṁ upādāya sotāpanno asāmantapañño. Sotāpannassa paññā sakadāgāmissa paññāya. Sakadāgāmissa paññā anāgāmissa paññāya. Anāgāmissa paññā arahato paññāya. Arahato paññā Paccekabuddhassa paññāya dūre vidūre suvidūre na santike na sāmantā, arahantaṁ upādāya Paccekabuddho asāmantapañño. Paccekabuddhañca sadevakañca lokaṁ upādāya Tathāgato Arahaṁ Sammāsambuddho aggo asāmantapañño.

Paññāpabhedakusalo pabhinnañāṇo -pa- te pañhaṁ abhisaṅkharitvā abhisaṅkharitvā Tathāgataṁ upasaṅkamitvā pucchanti gūļhāni ca paṭicchannāni ca, kathitā visajjitā ca te pañhā Bhagavatā honti niddiṭṭhakāraṇā, upakkhittakā ca te Bhagavato sampajjanti. Atha kho Bhagavā² tattha atirocati yadidaṁ paññāyāti aggo asāmantapañño, asāmantapaññatāya saṁvattantīti ayaṁ asāmantapaññā. (8)

Bhūripaññatāya saṁvattantīti katamā bhūripaññā, rāgaṁ abhibhuyyatīti bhūripaññā, abhibhavitāti bhūripaññā, dosaṁ, mohaṁ, kodhaṁ, upanāhaṁ, makkhaṁ, palāsaṁ, issaṁ, macchariyaṁ, māyaṁ, sāṭheyyaṁ, thambhaṁ, sārambhaṁ, mānaṁ, atimānaṁ, madaṁ, pamādaṁ, sabbe kilese, sabbe duccarite, sabbe abhisaṅkhāre, sabbe bhavagāmikamme abhibhuyyatīti bhūripaññā, abhibhavitāti bhūripaññā. Rāgo ari, taṁ ariṁ maddanipaññāti bhūripaññā, doso, moho -pa- sabbe bhavagāmikammā ari, taṁ ariṁ maddanipaññāti bhūripaññā. Bhūri vuccati pathavī, tāya pathavisamāya vitthatāya vipulāya paññāya samannāgatoti bhūripañño. Apica paññāya etaṁ adhivacanaṁ bhūri medhā pariṇāyikāti, bhūripaññatāya saṁvattantīti ayaṁ bhūripaññā. (9)

Paññābāhullāya saṁvattantīti katamaṁ paññābāhullaṁ, idhekacco paññāgaruko hoti paññācarito paññāsayo paññādhimutto paññādhajo paññāketu paññādhipateyyo vicayabahulo pavicayabahulo okkhāyanabahulo samokkhāyanabahulo sampekkhāyanadhammo vibhūtavihārī taccarito taggaruko tabbahulo tanninno tappoṇo tappabbhāro tadadhimutto tadādhipateyyo, yathā gaṇagaruko vuccati gaṇabāhulikoti, cīvaragaruko, pattagaruko, senāsanagaruko vuccati senāsanabāhulikoti, evamevaṁ idhekacco paññāgaruko hoti paññācarito -pa- tadādhipateyyo, paññābāhullāya saṁvattantīti idaṁ paññābāhullaṁ. (10)

Sīghapaññatāya samvattantīti katamā sīghapaññā, sīgham sīgham sīlāni paripūretīti sīghapaññā. Sīgham sīgham indriyasamvaram, bhojane mattañnutam, jāgariyānuyogam, sīlakkhandham, samādhi, paññā, vimutti, vimuttiñānadassanakkhandham paripūretīti sīghapaññā. Sīgham sīgham thānāṭṭhānāni paṭivijjhati. Vihārasamāpattiyo paripūreti. Ariyasaccāni paṭivijjhati. Satipaṭṭhāne bhāveti. Sammappadhāne iddhipāde indriyāni balāni bojjhange ariyamaggam bhāvetīti sīghapaññā. Sīgham sīgham sāmañnaphalāni sacchikarotīti sīghapaññā. Sīgham sīgham abhinnāyo paṭivijjhatīti sīghapaññā. Sīgham sīgham paramattham nibbānam sacchikarotīti sīghapaññā, sīghapaññatāya samvattantīti ayam sīghapaññā. (11)

Lahupaññatāya samvattantīti katamā lahupaññā, lahum lahum sīlāni paripūretīti lahupaññā -pa- lahupaññatāya samvattantīti ayam lahupaññā. (12)

Hāsapaññatāya saṁvattantīti katamā hāsapaññā, idhekacco vedabahulo tuṭṭhibahulo hāsabahulo pāmojjabahulo sīlāni paripūretīti hāsapaññā -paparamatthaṁ nibbānaṁ sacchikarotīti hāsapaññā, hāsapaññatāya saṁvattantīti ayaṁ hāsapaññā. (13)

Javanapaññatāya samvattantīti katamā javanapaññā, yamkiñci rūpam atītānāgatapaccuppannam, yā kāci vedanā, yā kāci saññā, ye keci sankhārā, yamkiñci viññāṇam atītānāgatapaccuppannam ajjhattam vā bahiddhā vā oļārikam vā sukhumam vā hīnam vā paṇītam vā yam dūre santike vā, sabbam viññāṇam aniccato khippam javatīti javanapaññā, dukkhato, anattato khippam javatīti javanapaññā. Cakkhum -pa- jarāmaraṇam atītānāgatapaccuppannam aniccato, dukkhato, anattato khippam javatīti javanapaññā. Rūpam atītānāgatapaccuppannam aniccam khayaṭṭhena, dukkham bhayaṭṭhena, anattā asārakaṭṭhenāti tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā rūpanirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā -pa- jarāmaraṇam atītānāgatapaccuppannam khayadhammam vayadhammam virāgadhammam nirodhadhammanti tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā jarāmaraṇanirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā. Rūpam -pa- jarāmaraṇam atītānāgatapaccuppannam khayadhammam vayadhammam virāgadhammam nirodhadhammanti tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā jarāmaraṇanirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā, javanapaññātāya samvattantīti ayam javanapaññā. (14)

Tikkhapaññatāya saṁvattantīti katamā tikkhapaññā, khippaṁ kilese chindatīti tikkhapaññā. Uppannaṁ kāmavitakkaṁ, byāpādavitakkaṁ, vihiṁsāvitakkaṁ, uppannuppanne pāpake akusale dhamme nādhivāseti pajahati vinodeti byantīkaroti anabhāvaṁ gametīti tikkhapaññā. Uppannaṁ rāgaṁ, dosaṁ, mohaṁ -pa- sabbe bhavagāmikamme nādhivāseti pajahati vinodeti byantīkaroti anabhāvaṁ gametīti tikkhapaññā. Ekasmiṁ āsane cattāro ariyamaggā cattāri sāmaññaphalāni catasso paṭisambhidāyo cha abhiññāyo adhigatā honti sacchikatā phassitā paññāyāti tikkhapaññā, tikkhapaññatāya saṁvattantīti ayaṁ tikkhapaññā. (15)

Nibbedhikapaññatāya saṁvattantīti katamā nibbedhikapaññā, idhekacco sabbasaṅkhāresu ubbegabahulo hoti uttāsabahulo ukkaṇṭhanabahulo aratibahulo anabhiratibahulo bahimukho na ramati sabbasaṅkhāresu, anibbiddhapubbaṁ appadālitapubbaṁ lobhakkhandhaṁ nibbijjhati padāletīti nibbedhikapaññā, anibbiddhapubbaṁ appadālitapubbaṁ dosakkhandhaṁ, mohakkhandhaṁ, kodhaṁ, upanāhaṁ -pa- sabbe bhavagāmikamme nibbijjhati padāletīti nibbedhikapaññā, nibbedhikapaññatāya saṁvattantīti ayaṁ nibbedhikapaññā. (16)

Evam Paţisambhidāmagge vuttanayenevettha attho veditabbo. Kevalañhi tattha bahuvacanam, idha ekavacananti ayameva viseso. Sesam tādisamevāti. Imā ca pana soļasa mahāpaññā lokiyalokuttaramissakāva kathitā.

#### 20. Amatavaggavannanā

600-611. Amataṁ te bhikkhave paribhuñjantīti te maraṇavirahitaṁ nibbānaṁ paribhuñjantīti attho. Nanu ca nibbānaṁ lokuttaraṁ, kāyagatāsati lokiyā, kathaṁ taṁ paribhuñjantā amataṁ paribhuñjantīti? Taṁ bhāvetvā adhigantabbato. Kāyagataṁ hi satiṁ bhāvento amatamadhigacchati, abhāvento nādhigacchati. Tasmā evaṁ vuttaṁ. Etenupāyena sabbattha attho veditabbo. Api cettha viraddhanti virādhitaṁ nādhigataṁ. Āraddhanti¹ paripuṇṇaṁ. Pamādiṁsūti pamajjanti. Pamuṭṭhanti sammuṭṭhaṁ² vissaritaṁ naṭṭhaṁ vā. Āsevitanti ādito sevitaṁ. Bhāvitanti vaḍḍhitaṁ. Bahulīkatanti punappunaṁ kataṁ. Anabhiññātanti ñāta-abhiññāya ajānitaṁ. Apariññātanti ñātapariññāvaseneva apariññātaṁ. Asacchikatanti apaccakkhakataṁ. Sesaṁ sabbattha uttānatthamevāti.

Manorathapūraniyā Anguttaranikāyatthakathāya

 $Sahassasuttantaparim \bar{a} \\ nassa$ 

#### Ekakanipātassa samvaņņanā niţţhitā.

<sup>1.</sup> Aviraddhanti (Ka)

<sup>2.</sup> Pammutthanti pamuttham (Sī), pamutthanti pammuttham (Syā)

### Aṅguttaraṭṭhakathāya paṭhamabhāge

# Samvannitapadānam anukkamanikā

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko  |  |
|-----------------------|------------|------------------------------|------------|--|
| [ A ]                 |            | [ A ]                        | [ A ]      |  |
| Akammaniyam hoti      | 40         | Atthamaññātum                | 379        |  |
| Akusalapakkhikā       | 55         | Atthamaññāya                 | 379        |  |
| Akusalabhāgiyā        | 55         | Attharaso                    | 380        |  |
| Akusalā               | 55         | Adantaṁ                      | 41         |  |
| Akusalānam dhammāna   | m 383      | Adutthull <del>a</del> patti | 73         |  |
| Akkantam              | 42         | Adutiyo                      | 89         |  |
| Aguttam               | 41         | Addham                       | 380        |  |
| Agga                  | 96         | Adhammaṁ adhammo             | 72         |  |
| Aggo                  | 90         | Adhammaṁ dhammo              | 354        |  |
| Aṅgaṁ                 | 65         | Adhammam dhammoti d          | līpenti 65 |  |
| Acarimam              | 358, 362   | Adhigamo                     | 67         |  |
| Accharāsaṅghātamattaṁ | . 53       | Adhimutto                    | 407        |  |
| Accharāsaṅghātamattam | pi376, 381 | Anatthāya                    | 65         |  |
| Acchariyamanusso      | 88         | Ananuyogā                    | 62         |  |
| Accho                 | 44         | , e                          | 62         |  |
| Ajaļā                 | 379        | Ananuyogo                    | 65         |  |
| Ajjhattam arūpasaññī  | 406, 407   | Anantaradhānāya              |            |  |
| Ajjhattam rūpasaññī   | 405        | Anabhiññātam                 | 416        |  |
| Ajjhattikam           | 65         | Anabhiratisaññam             | 409        |  |
| Aññaṁ                 | 15         | Anayāya                      | 372        |  |
| Aññaṁ satthāraṁ       | 358        | Anavakāso                    | 352        |  |
| Aññatra manussehi     | 378        | Anavasesāpatti               | 73         |  |
| Aññāya                | 379        | Anāciṇṇaṁ                    | 66         |  |
| Aññāsikoṇḍañño        | 106        | Anāthapiņḍikassa ārāme       | 11         |  |
| Aṭṭhānaṁ              | 352        | Anāpattim āpatti             | 73         |  |
| Attattham va          | 44         | Anāpatti                     | 73         |  |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo                       | Piṭṭhaṅko      |
|-----------------------|------------|-----------------------------------|----------------|
| [ A ]                 |            | [ A ]                             |                |
| Anāvilena             | 44         | Anekadhātupaţisambhid             | l <b>ā</b>     |
| Anāvilo               | 44         | hoti                              | 411            |
| Aniccasaññam bhāveti  | 409        | Aneļamūgā                         | 379            |
| Anicce dukkhasaññam b | hāveti 409 | Antamaso                          | 376            |
| Anutappā hoti         | 89         | Antaradhānāya                     | 65             |
| Anuttaram             | 93         | Antogadhā tassa                   | 410            |
| Anuttariyānam         | 91         | Annaggarasaggānam                 | 379            |
| Anupādāparinibbānāya  | 411        | Anvadeva                          | 55             |
| Anuppannā kusalā dham |            | Apaññattam                        | 67             |
| Anuppannānam          | 383        | Apariññātam                       | 416            |
| Anuppannānam pāpakān  |            | Apātubhūtam                       | 40             |
|                       | 23         | Apāyo                             | 43             |
| Anuppanno             |            | Apubbam acarimam                  | 358, 362<br>73 |
| Anuppanno ceva kāmaco |            | Appaṭikammāpatti<br>Appaṭipuggalo | 90             |
| nuppajjati<br>-       | 36         | Appaṇpuggaio<br>Appaṭibhāgo       | 90             |
| Anuppanno vā          | 22         | Appațimo<br>Appațimo              | 90             |
| Anuppanno vā kāmaccha |            | Appatinio<br>Appatisamo           | 90             |
| nuppajjati            | 27         | Appaṃsamo Appamattakampi bhava    |                |
| Anuppavatteti         | 95         | vannemi                           | 376            |
| Anuppādāya            | 383        | Appamattako                       | 376            |
| Anuyogā               | 62         | Appamattikā                       | 63-64          |
| Anuyogo               | 62         | Appamāṇāni                        | 406            |
| Anuruddho             | 143        | Appasannā pasīdanti               | 374            |
| Anusayā               | 411        | Appābādhatā                       | 381            |
| Anussarantānam        | 240        | Appābādhānam                      | 236            |
| Anussavappasannānam   | 351        | Appicchatā                        | 57             |
| Anussāvanena          | 354        | Appicchassa                       | 57             |
| Anekadhātupaṭivedho   | 93         | Abahulīkatam                      | 40             |
| Anekadhātupaṭivedho   |            | Abhāvitam                         | 40             |
| hoti                  | 411        | Abhijjhādomanassam                | 382            |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [ A ]                |           |
| Abhiññāya             | 365       | Asamasamo            | 90        |
| Abhibhuyya            | 406       | Asamo                | 90        |
| Amatam te bhikkhave   |           | Asammosāya           | 65-383    |
| paribhuñjanti         | 416       | Asahāyo              | 90        |
| Amogham               | 54        | Asātattāya           | 371       |
| Ayoniso manasi-       |           | Asāmantapaññatāya    |           |
| karoto                | 25        | saṁvattanti          | 413       |
| Ayoniso manasikāro    | 368       | Asubhanimittam       | 36        |
| Ayam kho              | 367       | Asubhasaññam bhāveti | 408       |
| Arakkhitam rakkhitam  | 41        | Asmimāno pahīyati    | 411       |
| Araṇavihārīnaṁ        | 173       | Assutavā             | 46        |
| Arati                 | 26        | Aham                 | 15        |
| Araham                | 87        | [Ā]                  |           |
| Arittajjhāno          | 54        | Ākappasampadā        | 381       |
| Ariyasāvako           | 48        | Āgantukehi           | 45        |
| Ariyena paññācakkhunā | 379       | Āciṇṇaṁ              | 66        |
| Alamariyañāṇadassanav | isesam 44 | Ātāpī                | 382       |
| Avijjam               | 42        | Ānāpānassati         | 368       |
| Avijjāgatā            | 379       | Āpatti               | 73        |
| Avijjā pahīyati       | 411       | Āmantesi             | 13        |
| Avinayo               | 66        | Āraññakānaṁ          | 175       |
| Aviparītadassano      | 371       | Āraññikattaṁ         | 380       |
| Avūpasantacittassa    | 26        | Āraddhaṁ             | 416       |
| Aveccappasannānam     | 305, 349  | Āraddhavīriyassa     | 38        |
| Asacchikatam          | 416       | Āraddhavīriyānam     | 181-281   |
| Asantuţţhitā          | 59        | Ārabhati             | 383       |
| Asaddhammā            | 371       | Ārambhadhātu         | 37        |
| Asaddhamme patithāpe  | ti 371    | Ārammaṇūpanijjhānaṁ  | 381       |
| Asampajaññam          | 62        | Ārāmarāmaņeyyakam    | 377       |
| Asampajānassa         | 62        | Āvilena              | 44        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko   |
|-------------------------|-----------|---------------------------|-------------|
| [Ā]                     |           | [U]                       |             |
| Āvilo                   | 43        | Upaseno                   | 211         |
| Āsevati                 | 53        | Upādiyati                 | 370         |
| Āsevitam                | 416       | Upāli                     | 241         |
| Āhāre paṭikūlasaññaṁ    |           | Upekkhā                   | 390         |
| bhāveti                 | 409       | Uppajjati                 | 23          |
| [I]                     |           | Uppajjamāno uppajja       | nti 76      |
| Iti karitvā             | 65        | Uppannā ca kusalā d       | hammā       |
| Itthigandho             | 20        | parihāyanti               | 56          |
| Itthiphotthabbo         | 20        | Uppannānam                | 383         |
| Itthiraso               | 20        | Uppannānam pāpakā         | nam 384     |
| Itthirūpam              | 15        | Uppanno                   | 24, 35      |
| Itthisaddo              | 17        | Uppanno ca kāmacch        | nando       |
| Idam                    | 45        | pahīyati                  | 36          |
| Iddhipādam              | 387       | Uppalavaṇṇā               | 266         |
| Iddhimantānam           | 116       | Uruvelakassapo            | 231         |
| Indriyesu guttadvārānan | in 244    |                           |             |
| [ U ]                   |           | [ <b>E</b> ]<br>Ekaṁ      | 8           |
| Ukkūlavikūlam           | 377       |                           | 365         |
| Uccākulikānam           | 150       | Ekantanibbidāya           |             |
| Uñchena                 | 379       | Ekadhammampi<br>Ekadhammo | 22          |
| Uddeyya                 | 372       |                           | 365         |
| Uttarim vā manussadha   | mmā 44    | Ekapuggalo                | 73, 75, 371 |
| Udakarahado             | 43        | Ekarūpampi                | 15          |
| Uddesena                | 354       | Ekissā                    | 250 262     |
| Uddhaccakukkuccam       | 26        | lokadhātuyā               | 358, 362    |
| Upakkilesehi            | 45        | Eko                       | 73          |
| Upagaccheyya            | 352, 353  | Eko bahiddhā rūpāni       |             |
| Upaṭṭhākānam            | 223       | passati                   | 406         |
| Upasamānussati          | 368       | Etadaggam                 | 96, 105     |
| Upasamāya               | 365       | Etadavoca                 | 14          |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [E]                 |           | [ Ka ]              |           |
| Evam                | 3         | Kisāgotamī          | 290       |
| Evam niraye         | 43        | Kukkuccam           | 26        |
| Evamsaññī hoti      | 406       | Kuṭikaṇṇo           | 186       |
| [0]                 |           | Kuṇḍadhāno          | 204       |
| Odakā               | 377       | Kulappasādakānam    | 233       |
| Ovādapatikaro       | 54        | Kusalā              | 56        |
| -                   | 31        | Kusalānam dhammānam | 62, 383   |
| [ Ka ]              |           | Kevalā              | 411       |
| Kaṅkhārevato        | 180       | Ko pana vādo ye nam |           |
| Kañci dhammam       | 353       | bahulīkaronti       | 54, 381   |
| Kañci saṅkhāraṁ     | 352       | Kolaputti           | 381       |
| Kaṭukattāya         | 370       | Kosajjaṁ            | 56        |
| Katamo ekadhammo    | 366       | Koļiviso            | 181       |
| Katamo ekapuggalo   | 79        | [ Kha ]             |           |
| Kapālābhatena       | 379       |                     | 377       |
| Kammena             | 354       | Khāṇukaṇṭakaṭṭhānaṁ | 372       |
| Kalalībhūto         | 43        | Khippam             |           |
| Kalyāṇamittatā      | 62        | Khippābhiññānam     | 271, 283  |
| Kalyāṇavākkaraṇatā  | 381       | Khujjuttarā         | 321       |
| Kalyāṇavākkaraṇānaṁ | 185       | Khemā               | 264       |
| Kasiṇaṁ             | 408       | Kho                 | 13        |
| Kassapo             | 231       | [ Ga ]              |           |
| Kāmacchando         | 23        | Gatimantānam        | 223       |
| Kāyagatāsati        | 368       | Gambhīrañāṇacariyaṁ |           |
| Kāyaduccaritassa    | 363       | paccavekkhato       | 388       |
| Kāye kāyānupassī    | 382       | Gambhīrapaññatāya   |           |
| Kāyopi passambhati  | 410       | saṁvattanti         | 413       |
| Kālakiriyā          | 89        | Garukāpatti         | 73        |
| Kāļigodhāya putto   | 150       | Gilānupaṭṭhākīnaṁ   | 348       |
| Kāļudāyī            | 234       | Guttaṁ              | 41        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo                        | Piṭṭhaṅko        |
|-------------------------|--------------|------------------------------------|------------------|
| [ Ca ]                  |              | [ Jha ]                            |                  |
| Cakka                   | 93           | Jhānaṁ                             | 381              |
| Catūhi saṅgahavatthūhi  | 299          | Jhāyīnaṁ                           | 42, 180, 342     |
| Carantampi titthantampi | 43           | [ Ña ]                             |                  |
| Cāgānussati             | 368          | Ñāṇadassanappaṭilābh               | āya 410          |
| Cittam 15, 40, 41       | , 44, 45, 46 | [ Ṭha ]                            |                  |
| Cittam pagganhāti       | 383          | Ţhānam                             | 352              |
| Cittam bhikkhave bhāvi  | taṁ          | Ţhānametam vijjati                 | 352              |
| bahulīkataṁ             | 44           | <b>Țhānesu</b>                     | 379              |
| Cittakathikānam         | 220          | Ţhitiyā                            | 65, 383          |
| Cittabhāvanā            | 47, 48       | [ Ta ]                             |                  |
| Citte cittānupassī      | 383          | Tatra                              | 12               |
| Cetanā                  | 370          | Tathāgatappaveditam                | 379              |
| Cetasā cetoparicca      | 43           | Tathāgato                          | 80, 82, 87       |
| Cetasā phuto            | 410          | Tandī                              | 26               |
| Cetaso avūpasamo        | 26           | Tasmā                              | 47               |
| Cetaso līnattam         | 26           | Tāni abhibhuyya                    | 406              |
| Cetovimutti             | 36           | Tikkhapaññāya samva                | ttanti 415<br>43 |
| Cetovimuttim            | 382          | Tiṭṭhantampi<br>Tecimaṁ saddhammai |                  |
| [ Cha ]                 |              | antaradhāpenti                     | 67               |
| Chandam                 | 383          | Tejodhātukusalānam                 | 251              |
|                         |              | Te bhikkhū                         | 14               |
| Chandasamādhi           | 389          | [ Tha ]                            |                  |
| [ Ja ]                  |              | Thāvareyyam                        | 380              |
| Janeti                  | 383          | Thinam                             | 25               |
| Jambudīpe               | 377          | Thinamiddham                       | 25               |
| Javanapaññatāya samva   | ttanti 415   | [ Da ]                             |                  |
| Jaļā                    | 379          | Dakkhineyyānam                     | 173              |
| Jānāmi passāmi          | 406          | Dantam                             | 41               |
| Jetavane                | 11           | Dabbo                              | 213              |

| Padanukkamo Piṭṭh           | aṅko  | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------------|-------|-----------------------|-----------|
| [ Da ]                      |       | [ Dha ]               |           |
| Dassanāya                   | 379   | Dhammānudhammam       | 379       |
| Dāyakānam                   | 295   | Dhammānussati         | 367       |
| Dāyakena mattā jānitabbā    | 373   | Dhammesu dhammanupa   | assī 383  |
| Dāyikānam                   | 311   | Dhātānam dhammānam a  | atthaṁ    |
| Dārucīriyo                  | 217   | upaparikkhanti        | 379       |
| Diṭṭhadhammasukhavihārāya   | 410   | Dhārenti              | 379       |
| Diṭṭhi                      | 370   | Dhitimantānam         | 223       |
| Diţţhisampanno              | 352   | Dhutavādānam          | 126       |
| Dibbacakkhukānam yadidam    |       | Dhutavādānam yadidam  |           |
| Bakulā                      | 283   | Mahākassapo           | 127       |
| Dibbacakkhukānam            | 143   | •                     |           |
| Dukkhādhivaham              | 40    | [ Na ]                |           |
| Dukkhe anattasaññam bhaveti | 409   | Na                    | 15        |
| Duggati                     | 43    | Nadīmukhe             | 372       |
| Duţţhullapatti              | 73    | Nadīviduggam          | 377       |
| Dutiyam                     | 381   | Nandako               | 242       |
| Duppaññā                    | 379   | Nandā                 | 280       |
| Durakkhāte bhikkhave        |       | Nānādhātupaṭivedho    | 93, 411   |
| dhammavinaye                | 372   | Nikkamadhātu          | 37        |
| Dullabho lokasmim           | 87    | Nikkhittam            | 370       |
| Devatānussati               | 368   | Nikkhitto             | 43        |
| Devatānam piyamanāpānam     | 215   | Niccato upagaccheyya  | 352       |
| Devamanussānam              | 78    | Nibbānam              | 42        |
| Dvipadānam aggo             | 90    | Nibbānāya             | 366       |
| [ Dha ]                     |       | Nibbedhikapaññatāya   |           |
| Dhammam adhammoti dīpenti   | 66    | samvattanti           | 416       |
| •                           | , 296 | Nimitta               | 25        |
| Dhammacakkam                | 93    | Nirayo                | 43        |
| Dhammamaññāya               | 379   | Nirodhasaññam bhāveti | 409       |
| Dhammaraso                  | 380   | Nirodhāya             | 365       |
| Dhammavicayo                | 389   | Nīlanidassanāni       | 407       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko  |
|-------------------------|-----------|--------------------------------|------------|
| [ Na ]                  |           | [ Pa ]                         |            |
| Nīlanibhāsāni           | 407       | Paṭhamaṁ                       | 381        |
| Nīlavaṇṇāni             | 407       | Paṭhamam uppajjati             | 55         |
| Nīlāni                  | 407       | Paṭhamam saraṇam               |            |
| Netam thanam vijjati    | 352       | gacchantānam                   | 293        |
| No dāyakena             | 375       | Paṭhamam saraṇam               |            |
| No paṭiggāhakena        | 373       | gacchantīnam                   | 309        |
|                         |           | Paṭhamaṁ salākaṁ               | 202        |
| [ Pa ]                  | •         | gaṇhantānaṁ                    | 203        |
| Paggaṇhāti              | 383       | Paṭhamajjhānasahagatam         |            |
| Paccassosum             | 14        | Paṇidhi                        | 370        |
| Paññavanto              | 378       | Paṇītadāyakānam                | 302<br>347 |
| Paññattaṁ               | 67        | Paṇītadāyikānaṁ<br>Patikiṭṭhaṁ | 63         |
| Paññapațilabhaya        | 411       | Patthan <del>ā</del>           | 370        |
| Paññāpaṭilābhāya samvat | tanti 411 | Pathavīkasiņam bhāveti         | 408        |
| Paññāpabhedāya          | 411       | Padahati                       | 383        |
| Paññāparihāni           | 63        | Padahanti                      | 379        |
| Paññābāhullāya samvatta | nti 414   | Padutthacittam                 | 43         |
| Paññavuddhi             | 64        | Padutthacitto                  | 354        |
| Paññāvuddhiyā           | 64        | Padhānasaṅkhārā                | 387        |
| Paññāvuddhiyā samvattar | nti 412   | Pabbatavisamam                 | 377        |
| Paññāvepullāya samvatta | nti 412   | Pabhassaram                    | 45         |
| Paṭācārā                | 275       | Pamādimsu                      | 416        |
| Paṭiggāhakena mattā     |           | Pamādo                         | 56         |
| jānitabbā               | 373       | Pamuṭṭhaṁ                      | 416        |
| Paṭighanimittam         | 25        | Parakkamadhātu                 | 37         |
| Paṭipajjanti            | 379       | Parittāni                      | 406        |
| Paṭibalā                | 379       | Paripucchakatā                 | 390        |
| Paṭibhānavantānaṁ       | 208       | Paribhuñjati                   | 54         |
| Paţibhāneyyakānam       | 253       | Pariyatti                      | 68         |
| Paţisambhidānam         | 93        | Pariyādāna                     | 15         |
| Paṭisambhidāpattānam    | 222       | Pariyādāya                     | 15         |
| i aṇsamomuapananam      | 222       | Parivārasampadā                | 381        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko        |
|-------------------------|-----------|--------------------|------------------|
| [ Pa ]                  |           | [ Ba ]             |                  |
| Pavattitam              | 94        | Bahujanasukhāya    | 77               |
| Pasannam                | 43        | Bahujanahitāya     | 77               |
| Pasannā bhiyyo pasīdant | i 375     | Bahulīkatam        | 44, 416          |
| Passaddhi               | 390       | Bahussutānam       | 223              |
| Passambhati             | 410       | Bahussutānam yadio | daṁ              |
| Pahānasaññam bhāveti    | 409       | Khujjuttarā        | 321              |
| Pahīyati                | 35        | Bākulo             | 236              |
| Pātubhāvo               | 87, 91    | Bāhiyo             | 217              |
| Pāpakā akusalā          | 384       | Bāhiraṁ            | 65               |
| Papakānam               | 383       | Bāhusaccam         | 380              |
| Pāpamittatā             | 62        | Bujjhati           | 389              |
| Pāpikā                  | 370       | Buddhānussati      | 366              |
| Pāripūriyā              | 383       | Bojjhaṅgā          | 62               |
| Piṇḍolabhāradvājo       | 153       | Bojjhango          | 389              |
| Pilindo                 | 216       | Byasanāya          | 372              |
| Pīti                    | 390       | Byāpādo            | 25               |
| Puggalappasannānam      | 306       | [ Bha              | 1                |
| Puggalo                 | 73        | Bhagavato paccasso | _                |
| Puṇṇo Mantāṇiputto      | 156       | Bhagavā partus     | 10, 13           |
| Puthujjano              | 46        | Bhagavā etadavoca  | 14               |
| Puthupaññatāya samvatta | enti 412  | Bhattasammado      | 26               |
| Pubbenivāsam            | 288       | Bhadante           | 14               |
| Pubbenivāsam            |           | Bhaddiyo           | 150              |
| anussarantānam          | 240       | Bhavam             | 376              |
| Pokkharaņirāmaņeyyaka   | m 377     | Bhāvanāya          | 383              |
| [ Ba ]                  |           | Bhāvanāpāripūrim ş |                  |
| Bakulā                  | 283       | Bhāvitam           | 44, 416          |
| Balāni                  | 388       | Bhāveti 55         | 5, 387, 408, 409 |
| Bahiddhā rūpāni passati | 406, 407  | Bhāsitassa         | 161              |
| Bahum apuññam pasavar   | nti 373   | Bhikkhave          | 15, 56           |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo Piţ           | ṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------------|--------|
| [ Bha ]                |           | [ Ma ]                    |        |
| Bhikkhavo              | 13        | Mahato anatthāya          | 65     |
| Bhikkhu ovādakānam     | 246       | Mahato anatthāya          |        |
| Bhikkhunovādakānam     |           | saṁvattati                | 40     |
| yadidam Nandako        | 242       | Mahato samvegāya          | 410    |
| Bhikkhū                | 13        | Mahākassapo               | 127    |
| Bhiyyobhāvāya          | 24, 383   | Mahāpajāpatigotamī        | 261    |
| Bhutvāvigatuppannam    | 384       | Mahāpaññatāya samvattanti | 412    |
| Bhūmirāmaņeyyakam      | 377       | Mahāpaññānaṁ              | 116    |
| Bhūripaññatāya samvatt |           | Mahāparisānam             | 230    |
| Bhecchati              | 42        | Mahābhiññāppattānam       | 289    |
| Bijeccijati            | 42        | Mahicchatā                | 56     |
| [ Ma ]                 |           | Mātaram                   | 353    |
| Makkhali               | 372       | Micchādiţţhi              | 368    |
| Makkhali moghapuriso   | 372       | Micchādiṭṭhikassa         | 368    |
| Macchagumbam           | 43        | Micchādiţţhiko            | 371    |
| Majjhimesu janapadesu  | 378       | Micchādiṭṭhiparamāni      | 371    |
| Mañjussarānam          | 152       | Micchādiṭṭhiyā bhikkhave  |        |
| Mattā                  | 373       | samannāgatā sattā         | 369    |
| Manasi karoti          | 55        | Micchāpaṇihitaṁ           | 42     |
| Manussakhippam maññ    | e loke    | Micchāpaṇihitena cittena  | 42     |
| uppanno                | 372       | Middham                   | 25     |
| Manussadhammam         | 44        | Mudutāya                  | 44     |
| Manavapadāyakānam      | 303       | Me                        | 5      |
| Manopubbangamā         | 55        | Mettam                    | 382    |
| 1 6                    |           | Mettā                     | 36     |
| Manomayam              | 164       | Mettācittam               | 53     |
| Maraṇasaññam bhāveti   | 409       | Mettāvihārīnam yadidam    |        |
| Maraṇassati            | 368       | Sāmāvatī                  | 321    |
| Mallaputto             | 213       | Moggallāno                | 116    |

| Padānukkamo                       | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------------------|-------------|------------------------|-----------|
| [ Ya ]                            |             | [ Ya ]                 |           |
| Yam itthī Araham assa             |             | Yoniso bhikkhave       |           |
| Sammāsambuddho                    | 362         | manasikaroto           | 39        |
| Yam puthujjano                    | 352         | Yoniso                 |           |
| Yañca samādapeti                  | 372         | manasikaroto           | 36, 37    |
| Yathayidam                        | 15, 56      | Yoniso manasikāro      | 369       |
| Yathādiṭṭhi                       | 370         | [ Ra ]                 |           |
| Yathābhatam                       | 43          | Raṇaṁ                  | 173       |
| Yathābhūtam nappajānā             | iti 47      | Raṭṭhapālo             | 196       |
| Yathābhūtam pajānāti              | 48          | Raṭṭhapiṇḍaṁ           | 54        |
|                                   | 4, 106, 380 | Rattaññūnam            | 105       |
| Yavasūka                          | 42          | Rājā assa cakkavattī   | 363       |
| Yāvañca                           | 45          | Rāhulo                 | 196       |
| Ye odakā                          | 377         | Rukkhajātānam          | 44        |
| Ye keci                           | 55          | Rūpa                   | 16        |
| Ye labhanti Tathāgatam            |             | Rūpī rūpāni passati    | 407       |
| dassanāya                         | 379         | Revato Khadiravaniyo   | 175       |
| Yo āraddhavīriyo                  | 317         | [ La ]                 |           |
| so dukkham viharati               | 375         | Lakuṇḍakabhaddiyo      | 152       |
| Yo āraddhavīriyo                  | 313         | Lakkhaṇūpanijjhānam    | 381       |
| so sukham viharati                | 376         | Labhanti samādhim      | 379       |
|                                   | 370         | Lahukāpatti            | 73        |
| Yo kusīto, so<br>dukkhaṁ viharati | 375         | Lahupaññatāya samvatta | anti 415  |
|                                   | 373         | Lahuparivattam         | 45        |
| Yo kusīto, so sukham              | 276         | Lābhīnam yadidam Sīva  | li 190    |
| viharati                          | 376         | Līnattaṁ               | 26        |
| Yo ca samādapito                  | 272         | Lulito                 | 43        |
| tathattāya paṭipajjati            | 372         | Lūkhacīvaradharānam    | 256, 290  |
| Yo ca samādapeti                  | 372         | Lokadhātuyā            | 362       |
| Yoniso                            | 379         | Lokānukampāya          | 77        |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko  |
|--------------------------|-----------|-------------------------|------------|
| [ La ]                   |           | [ Va ]                  |            |
| Loke                     | 75, 382   | Vineyya loke abhijjhā-  |            |
| Loko                     | 382       | domanassam              | 382        |
| Lohitam uppādeyya        | 354       | Viparītadassano         | 371        |
| [ Va ]                   |           | •                       |            |
| Vakkali                  | 194       | Vipulapaññatāya samvatt |            |
| Vangantaputto            | 211       | Vippamuttam             | 46         |
| Vaccho                   | 216       | Vippasanno              | 44         |
| Vaṇṇapokkharatā          | 381       | Vimutti                 | 93         |
| Vatthuvisadakiriyā       | 390       | Viraddham               | 416        |
| Vanarāmaņeyyakam         | 377       | Virāgasaññam bhāveti    | 409        |
| Vavassaggārammaṇam       | 379       | Virāgāya                | 365        |
| Vā                       | 22, 421   | Vissāsakānaṁ            | 307        |
| Vāyamati                 | 383       | Vissāsikānam            | 351        |
| Vikūlam                  | 377       |                         | , 111, 383 |
| Vicikicchā               | 27        |                         |            |
| Vijambhitā               | 26        | Vīriyārambho            | 56         |
| Vijjam                   | 42        | Vīriyam                 | 389        |
| Vijjati                  | 352       | Vīriyam ārabhati        | 383        |
| Vijjā uppajjati          | 411       | Vūpasantacittassa       | 39         |
| Vijjābhāgiyā             | 410, 411  | Vedanāsu vedanānupassī  | 382        |
| Vijjā                    | 93        | Vepullāya               | 24, 383    |
| Vijjāvimuttiphalasacchi- |           | Voharanto               | 354        |
| kiriyāya                 | 410       |                         |            |
| Vitakkavicārāpi          | 410       | [ Sa ]                  |            |
| Vittharena attham        | 1.50      | Samkhittena bhāsitassa  | 160        |
| vibhajantānam            | 160       | Samgham bhindeyya       | 354        |
| Vinayadharānam           | 2.41      | Samghānussati           | 367        |
| yadidam Upāli            | . 241     | Samghupaṭṭhākānam       | 304        |
| Vinayadharānam yadida    |           | Samyojanāni             | 411        |
| Paṭācārā<br>Vinavo       | 275       | Samvijjanti             | 379        |
| Vinayo                   | 66        | Samvejanīyesu thānesu   | 379        |
| Vinipāto                 | 43        | Samvejamyesu manesu     | 319        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo Piţţh            | aṅko |
|-------------------------|-----------|------------------------------|------|
| [ Sa ]                  |           | [ Sa ]                       |      |
| Sakkharakaṭhalaṁ        | 43        | Samanupassāmi                | 15   |
| Saṅkhārā                | 370       | Samantapāsādikānam           | 211  |
| Saggaṁ                  | 43        | Samayam                      | 8    |
| Sacchikarissati         | 42        | Samaye cittassa nigganhanatā | 401  |
| Sacchikiriyā            | 93        | Samaye cittassa pagganhanatā | 401  |
| Satimantānam            | 223       | Samaye sampahamsanatā        | 401  |
| Satimā                  | 382       | Samādinnam                   | 370  |
| Satisampajaññāya        | 410       | Samādhi                      | 390  |
| Satisambojjhangam bhā   | veti 388  | Sampajaññaṁ                  | 62   |
| Satisambojjhango        | 389       | Sampajānassa                 | 62   |
| Sattasankhārakelāyana-  |           | Sampajāno                    | 382  |
| puggalaparivajjanatā    | 402       | Sambodhāya                   | 365  |
| Satthāram               | 358       | Sammadeva                    | 95   |
| Satthusāsanakaro        | 54        | Sammādiţţhim bhāveti         | 403  |
| Saddhammassa            | 65        | Sammādiţţhi                  | 368  |
| Saddhammā               | 371       | Sammādiṭṭhikassa             | 368  |
| Saddhammā vuţţhāpetvā   | ā 371     | Sammādiţţhiko                | 371  |
| Saddhamme               | 371       | Sammādiţţhiyā samannāgatā    | 369  |
| Saddhādhimuttānam       | 194, 293  | Sammāpaṇihitam               | 42   |
| Saddhāpabbajitānam      | 196       | Sammāsambuddho               | 87   |
| Saddhābalam             | 388       | Sammosāya                    | 65   |
| Saddhindriyam bhāveti   | 387-409   | Salākaggāhena                | 354  |
| Santuṭṭhassa            | 59        |                              | 379  |
| Santuṭṭhitā             | 59        | Savanāya                     |      |
| Sappaṭikammāpatti       | 73        | Sāmāvatī                     | 321  |
| Sabbaloke anabhiratisañ |           | Sāriputto                    | 116  |
| bhāveti                 | 409       | Sālisūkam                    | 42   |
| Sabbe te bahum puññan   |           | Sāvatthiyam                  | 11   |
| pasavanti               | 373       | Sāvasesāpatti                | 73   |
| Samaṅgī                 | 364       | Sikkhākāmānam                | 196  |
| Samattam                | 370       | Sippisambukam                | 43   |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko |  |
|--------------------------|-----------|----------------------------|-----------|--|
| [ Sa ]                   |           | [ Sa ]                     |           |  |
| Sīghapaññatāya samvatt   | anti 414  | Suvaṇṇadubbaṇṇāni          | 406       |  |
| Sīlānussati              | 368       | Senāsanapaññāpakānam       | 213       |  |
| Sīvali                   | 190       | Seyyathāpi                 | 42        |  |
| Sīhanādikānam            | 153       | Seyyathāpi bhikkhave       |           |  |
| Sukhato upagaccheyya 353 |           | appamattakopi gūtho        |           |  |
| Sukhādhivaham            | 41        | duggandho hoti             | 376       |  |
| Sugatim                  | 43        | Sono                       | 181, 186  |  |
| Sutam                    | 5         | Sotāpattiphalasacchikiriyā |           |  |
| Sutavā                   | 48        | • •                        |           |  |
| Subhanimittam            | 25        | Svākkhāte                  | 373       |  |
| Subhantveva adhimutto    |           | [ Ha ]                     |           |  |
| hoti                     | 407       | Hāsapaññatāya saṁvattar    | nti 415   |  |

### Aṅguttaraṭṭhakathāya paṭhamabhāge

# Lakkhitabbapadānam anukkamaņikā

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo I                                   | Piṭṭhaṅko     |
|-------------------------|-----------|-------------------------------------------------|---------------|
| [A]                     |           | [Ā]                                             |               |
| Akiriyadiţţhi           | 369       | paṭikkhepā cattāro                              | 229           |
| Accantūpasamo           | 368       | Āyūhanasamaṅgitā                                | 364           |
| Atthapațisambhidā       | 93        | Ārammaṇādhiggahi-                               |               |
| Atricchatādibhedo       | 57        | tuppannam                                       | 385           |
| Aditthajotanā pucchā    | 79        | Ārammaņūpanijjhānam                             | 381           |
| Adhigama-antaradhānaṁ   | n 67      | Āsevanākārā                                     | 53            |
| Adhigama-appiccho       | 59        | [I-U-E-O]                                       |               |
| Anuttariyāni cha        | 19        | Iṇaparibhogo                                    | 54            |
| Anumatipucchā           | 79        | Upaṭṭhānasamaṅgitā                              | 364           |
| Anussatānuttariyam      | 92        | Upasamo duvidho                                 | 368           |
| Antaggāhikā micchāditth |           | Uppajjati                                       | 77            |
| Antaradhānāni pañca     | 67        | Uppajjamāna uppajjati                           | 76            |
| Appicchatā              | 58        | ādibhedo<br>Uppajjamāno                         | 76<br>76      |
| Appiccho catubbidho     | 58        | Uppannam catubbidham                            |               |
| Amitabhogā pañca pugga  |           | Uppanno                                         | 77            |
|                         | 48        | Etadaggasannikkhepe kārā                        |               |
| Ariyo ceva sāvako ca    | 48        | cattāri                                         |               |
| Ariyo na sāvako         |           | Okāsakatuppannam                                | 384           |
| Avikkhambhituppannam    |           | Ovāda-anusāsanīnam vises                        | so 54         |
| Asamugghātituppannam    | 385       | [Vo Vho]                                        |               |
| Ahetukadiţţhi           | 369       | [ Ka - Kha ]<br>Kathetukamyatā pucchā           | 79            |
| [Ā]                     |           | Kametukaniyata puccia Kappatthāyino rukkhā satt |               |
| Āṇākhettaṁ              | 358       | Kappaṇṇaymo rukkna sau<br>Kammasamaṅgitā        | .a 377<br>364 |
| Ānantariyakammavinice   | hayo 354  | Kammasamangita<br>Kammassakatasammādiţţh        |               |
| Ānandattherassa         | •         | Kassapā khuddānukhudda                          |               |
| āyācanā catasso         | 229       | Kāyakammam tividham                             | 370           |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|--------------------------------|-----------|
| [ Ka - Kha ]          |           | [ Dha ]                        |           |
| Kāyikavīriyam         | 38        | uppādeti                       | 94        |
| Kāyo aṭṭhārasavidho   | 382       | pavattitaṁ                     | 94        |
| Khayūpasamo           | 368       | pavatteti                      | 94        |
| Khettāni tīņi         | 358       | Dhammapațisambhid <del>a</del> | 93        |
| [ Ca - Ja - Ña - Ta   | - Tha ]   | Dhammo pañcavidho              | 383       |
| Catusaccabuddho       | 89        | Dhātu-antaradhānam             | 70        |
| Cittam solasavidham   | 383       | Dhuta-ādibhedo                 | 126       |
| Cetanā samangitā      | 364       | Dhutanga-appiccho              | 58        |
| Cetasikavīriyam       | 38        | Dhutaṅgāni                     | 127       |
| •                     | 277       | Dhutadhammā                    | 127       |
| Jambudīpa             | 377       | Dhutavādo                      | 126       |
| Jātikhettam           | 358       | Dhuto                          | 126       |
| Jhānam duvidham       | 381       | [Na]                           |           |
| Jhānasammādiṭṭhi      | 369       | Natthikadiţţhi                 | 369       |
| Ñāṇasamanupassanā     | 15        | Niruttipaṭisambhidā            | 93        |
| Tadaṅgappahānaṁ       | 36        | Nissaraṇappahānaṁ              | 36        |
|                       | 54        | Neva ariyo na sāvako           | 48        |
| Theyyaparibhogo 54    |           | [ Pa ]                         |           |
| [ Da ]                |           | Paccaya-appiccho               | 58        |
| Dassanānuttariyam     | 91        | Paccekabuddho                  | 90        |
| Dāyajjaparibhogo      | 54        |                                |           |
| Diṭṭhasamsandanā pucc |           | cattāro dhammā                 | 410       |
| Diţţhi samanupassanā  | 15        | Paṭipatti-antaradhānam         | 67        |
| Dīpā cattāro          | 377       | Patipassaddhippahānam          | 36        |
| Desanā duvidhā        | 73        | Paţibhānapaţisambhidā          | 93        |
| [ Dha ]               |           | Paṭisambhidā catasso           | 93        |
| Dhammacakkam          |           | Paṇidhānasampattikāraṇ         | āni       |
| abhinīhaṭaṁ           | 94        | aṭṭha                          | 362       |
| abhinīharati          | 94        | Paramatthadesanā               | 73        |
| uppāditam             | 94        | Paribhogā cattāro              | 54        |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Pa ]                 |           | [ Ma ]                  |           |
| Pariyatti              | 68        | Mahā-attho              | 410       |
| Pariyatti-antaradhānam | 68-9      | Mahāpuññā pañca puggal  | lā 311    |
| Pariyatti-appiccho     | 59        | Mahāyogakkhemo          | 410       |
| Pariyādānasaddassa dve | atthā 15  | Mahāsamvego             | 410       |
| Pahānāni pañca         | 35-6      | Mahicchatā              | 57        |
| Pāpicchatā             | 57        | Micchādiṭṭhi            |           |
| Pāricariyānuttariyam   | 92        | ānantariyakammehipi t   | assā      |
| Piṭakāni tīṇi          | 358       | mahāsāvajjatarabhāvo    | 371       |
| Puggalakathākathane    |           | saggāvaraņādikā         | 369       |
| kāraņāni aṭṭha         | 74        | [ Ya - La - Va ]        |           |
| Pucchā pañcavidhā      | 79        | Yathābalasanteso        | 60, 61    |
| [ Pha - Ba ]           |           | Yathālābhasantoso       | 60, 61    |
| Pharaṇam duvidham      | 410       | Yathāsāruppasantoso     | 60, 61    |
| Phalasammādiţţhi       | 369       | Lakkhaṇūpanijjhānaṁ     | 381       |
| Buddhakiccāni pañca    | 48        | Lābhānuttariyam         | 92        |
| Buddhā cattāro 89      |           | Linga-antaradhānam 69-7 |           |
| Buddhānam apubbam ac   | carimam   | Lokā tayo               | 75        |
| anuppāde kāraņam       | 359       | ·                       |           |
| Bodhisattena saha jātā |           | Vaṭṭaṁ                  | 40        |
| satta                  | 234       | Vaṭṭapādaṁ              | 40        |
| [ Bha - Ma ]           |           | Vaţţavaţţapādādipabhedo |           |
| Bhikkhūnam yeva āman   | tane      | Vattamānuppannam        | 384       |
| pucchāvisajjanā        | 13        | Vikkhambhanappahānam    |           |
| Bhutvāvigatuppannam    | 384       | Vipassanāsammādiţţhi    | 369       |
| Bhūmiladdhuppannam     | 384       | Vipākasamangitā         | 364       |
| **                     |           | Vimaticchedanā pucchā   | 79        |
| Maggasammādiṭṭhi       | 369       | Vivaṭṭaṁ                | 40        |
| Majjhimadesa           | 76        | Vivaṭṭapādaṁ            | 40        |
| Majjhimā janapadā      | 378       | Visayakhettam           | 358       |
| Maraṇam tividham       | 409       | Vihārā bahuvidhā        | 11        |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ Va ]                 |           | [ Sa ]                    |           |
| Vīriyassa dosā cattāro | 38        | Samanupassanā dve         | 15        |
| Vedanā navavidhā       | 382       | Samayā bahuvidhā          | 9         |
| r 0- 1                 |           | Samucchedappahānam        | 36        |
| [Sa]                   |           | Samudācāruppannam         | 385       |
| Samghabhedassa kāraṇā  |           | Sammādiţţhi pañcavidhā    | 369       |
| pañca                  | 354       | Sammutidesan <del>ā</del> | 73        |
| Samvegavatthūni aṭṭha  | 401       | Savanānuttariyam          | 91        |
| Sakkāyadiṭṭhi          | 369       | Sādhukāradānassa          | 71        |
| Saṅkhārakelāyano       | 402       |                           |           |
| Saṅkhāramajjhattatā    | 402       | ānisamso                  | 22        |
| Saṅgītiyo tisso        | 358       | Sāmiparibhogo             | 54        |
| Sattakelāyano          | 402       | Sāvako na ariyo           | 48        |
| Sattamajjhattatā       | 402       | Sikkhānuttariyam          | 92        |
| Santoso dvādasavidho   | 60        | Sutabuddho                | 89        |
| Sabbaññubuddho         | 90        | Suttanikkhepā cattāro     | 14        |
| Samangitā pañcavidhā   | 364       | Sotāpannassa bahūni nām   | āni 352   |

### Aṅguttaraṭṭhakathāya paṭhamabhāge

### $N\bar{a}m\bar{a}na\dot{m}$ anukkamanik $\bar{a}$

| Nāmānukkamo        | Piṭṭhaṅko       | Nāmānukkamo            | Piṭṭhaṅko       |
|--------------------|-----------------|------------------------|-----------------|
| [ A ]              | ]               | [Ā]                    |                 |
| Aṅgā               | 311             | Ākiñcaññāyatana        | 100             |
| Aciravatī          | 194             | Ānanda 3, 4, 7, 1      | 12, 14, 34, 51, |
| Ajita              | 259             | 53, 81, 9              | 1-2, 120, 149,  |
| Ajjuka             | 241             | 178, 189, 2            | 207, 223, 229,  |
| Aññāsikoṇḍañña     | 78, 95,         | _                      | 230, 264        |
| • •                | 105-6, 114, 159 | Ābhassarabrahmalok     |                 |
| Annabhāra          | 145-7           | Āļavaka (rājā)         | 299-332         |
| Anāthapiņḍika      | 11, 174-5,      | Āļavī (nagara, raṭṭha) |                 |
|                    | 295, 321, 333   | Āļāra                  | 114             |
| Anupiya-ambavana   | , ,             | [1]                    |                 |
| Anuruddhatthera 97 |                 | Isidattatthera         | 297             |
| Anotattadaha       | 136             | Isipatana 77           | , 95, 114, 148  |
| Anomatthera        | 116, 119        | [U]                    |                 |
| Anomadassī         | ,               | Ugga (gahapati)        | 303             |
|                    | 116, 120, 236   | Ugga (nagara)          | 203, 207        |
| Anomānadī          | 77, 94, 112     | Uggata                 | 304             |
| Aparagoyāna        | 377             | Uggāhamāna             | 8               |
| Abhayarājakumāra   |                 | Ujjenī                 | 161-2, 164      |
| Amittodanasakka    | 148             | Uttara (kumāra)        | 224             |
| Ambatthala         | 16              | Uttarakuru             | 377             |
| Ambariyamahāvihā   | āra 396         | Uttarā                 | 342, 345-7      |
| Ambāṭakārāma (uy   | yāna) 297-8     | Uttarā Nandamātā       | 342             |
| Allakappa          | 322             | Udaka                  | 114             |
| Asitañjana         | 294-5           | Udāyī                  | 235             |
| Assajitthera       | 115, 123, 125   | Udena                  | 324, 332        |

| Upariṭṭha (Paccekabuddha) 145-6 Uparevata (sāmaṇera) 199-200 Upasenatthera 212 Upasena dāraka 211 Upālitthera 39, 221, 241, 356-7 Uppalavaṇṇā 266, 274, 311 Uruvelā 113, 231-2, 309 Uruveļakassapa 127, 230-3 Usīraddhaja 76, 378  [E] Ekasālaka 8 [O] Okkāka 399  Kammāsadamma (nigama) 33 Kalaṇḍuvāla gāma 12 Kallagāma (janapada) 29, 7 Kassapa (Bhagavā) 81-2, 131-2 143, 145, 153, 161, 166 194, 201, 204, 213, 218-9 221, 227, 231, 237, 246 256-7, 264, 266, 275 278, 283, 296, 31 Kassapa (āyasmā) 3 Kākavaṇṇatissa 39 Kājaragāmamahāvihāra 2 Kātiyānī 349-5 Kālāmā Kālinga 25 Kāla (nāgarājā) 11 Kāsi 201, 264, 266, 275 278, 283, 31 Kāļacampā 18 Kāļacampā 18 Kāļigodhā 15 Kāļi 186, 188, 35 Kāļudāyitthera 149, 162, 233-Kikī 201, 264, 266, 275 Kaņdaka 77, 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Nāmānukkamo                                                                                                                    | Piṭṭhaṅko                                                                | Nāmānukkamo                                                                                                                                   | Piṭṭhaṅko                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Upatissa gāma         122         202, 227, 234-5, 244           Upatissa paribbājaka         123         280, 290, 30           Uparanda         127         Kappāsiyavanasaņda         11           Upariţiha (Paccekabuddha)         145-6         Kappāsiyavanasaņda         11           Uparevata (sāmaņera)         199-200         Kalaņduvāla gāma         12           Upasena dāraka         211         Kallagāma (janapada)         29, 7           Upasena Vangantaputta         211         143, 145, 153, 161, 166           Uppalavaņnā         266, 274, 311         256-7, 264, 266, 275           Uruvelā         113, 231-2, 309         Kassapa (āyasmā)         3           Uruveļakassapa         127, 230-3         Kassapa (āyasmā)         3           Usīraddhaja         76, 378         Kājaragāmamahāvihāra         2           [E]         Kātiyānī         349-5           Kālinga         25           Kāla (nāgarājā)         11           Kāsacana         161-3           Kancanamāṇava         161           Kancanavana (uyyāna)         163-4           Kaṭṭhavāhana (nagara)         256-7           Kaṇḍaka         77, 112         278, 283, 31 | [U]                                                                                                                            |                                                                          | [ Ka ]                                                                                                                                        |                                                                                                 |
| Uppālitthera         39, 221, 241, 356-7           Uppalavaņņā         266, 274, 311           Uruvelā         113, 231-2, 309           Uruveļakassapa         127, 230-3           Usīraddhaja         76, 378           Kākavaņņatissa         39           Kālāmā         Kālinga         25           Kāla (nāgarājā)         11           Kāsi         201, 264, 266, 275           Kāļigodhā         15           Kancanamāṇava         161-3           Kancanavana (uyyāna)         163-4           Katļhavāhana (nagara)         256-7           Kanḍaka         77, 112           21, 227, 231, 237, 246           256-7, 264, 266, 275           Kākasapa (āyasmā)         3           Kālagaragāmamahāvihāra         2           Kālinga         25           Kāla (nāgarājā)         11           Kāļacampā         18           Kāļigodhā         15           Kāļi alla (nāgarājā)         15           Kāļudāyitthera         149, 162, 233-           Kikī         201, 264, 266, 275           Kāļudāyitthera         149, 162, 233-           Kikī         201, 264, 266, 275           Kāļudāyitthera                                                                  | Upatissa 1 Upatissa gāma Upatissa paribbājaka Upananda Upariṭṭha (Paccekabuc Uparevata (sāmaṇera) Upasenatthera Upasena dāraka | 122<br>123<br>127<br>Idha) 145-6<br>199-200<br>212<br>211                | Kapilavatthu (nagara) 202, 227, 22 Kappāsiyavanasaṇḍa Kammāsadamma (niga Kalaṇḍuvāla gāma Kallagāma (janapada) Kassapa (Bhagavā) 143, 145, 15 | 234-5, 244,<br>80, 290, 302<br>115<br>ma) 334<br>126<br>29, 71<br>81-2, 131-2,<br>33, 161, 166, |
| Okkāka       399       Kāla (nāgarājā)       11         Kaisi       201, 264, 266, 275       278, 283, 31         Kaccāna       161-3       Kāļacampā       18         Kancanamāṇava       161       Kāļigodhā       15         Kancanavana (uyyāna)       163-4       Kāļudāyitthera       149, 162, 233-         Kaṇḍaka       77, 112       278, 283, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Upālitthera 39, 22 Uppalavaṇṇā 2 Uruvelā 113 Uruveļakassapa Usīraddhaja  [E]                                                   | 1, 241, 356-7<br>266, 274, 311<br>3, 231-2, 309<br>127, 230-3<br>76, 378 | 221, 227, 23 256-7, 26 278, 25 Kassapa (āyasmā) Kākavaṇṇatissa Kājaragāmamahāvihāra Kātiyānī Kālāmā                                           | 31, 237, 246,<br>64, 266, 275,<br>83, 296, 311<br>35<br>398<br>a 28<br>349-51<br>4              |
| Kankhārevata       180-1         Kaccāna       161-3         Kancanamāṇava       161         Kancanavana (uyyāna)       163-4         Kaṭṭhavāhana (nagara)       278, 283, 31         Kāļacampā       18         Kāļigodhā       15         Kāļudāyitthera       149, 162, 233-         Kikī       201, 264, 266, 275         Kaṇḍaka       77, 112         278, 283, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                | 399                                                                      |                                                                                                                                               | 113                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Kaṅkhārevata Kaccāna Kañcanamāṇava Kañcanavana (uyyāna Kaṭṭhavāhana (nagara) Kaṇḍaka Kaṇḍambarukkha                            | 161-3<br>161<br>) 163-4<br>) 256-7<br>77, 112<br>97                      | Kāļacampā Kāļigodhā Kāļī 18 Kāļudāyitthera 149 Kikī 201, 26 Kimilatthera                                                                      | 78, 283, 311<br>183<br>150<br>86, 188, 351<br>1, 162, 233-5<br>64, 266, 275,                    |

| Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko   | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko   |
|-----------------------|-------------|-----------------------|-------------|
| [ Ka ]                |             | [ Ga ]                |             |
| Kukkuţa (seţţhi)      | 332, 334    | Gaggarā (pokkharaņī)  | 377         |
| Kukkuṭārāma           | 334         | Gaṅgā                 | 12          |
| Kuṭumbariya (vihāra)  | 374         | Gajaṅgala (nigama)    | 76, 378     |
| Kuṭambikadhītā        | 21          | Gandhakuṭi            | 50          |
| Kuṇḍadhānatthera 2    | 03-4, 206-7 | Gandhamādana 194      | 1, 263, 267 |
| Kuṇḍalakesā           | 283, 287-8  | Gandhāraraṭṭha        | 214         |
| Kumārakassapa 127,    | 220-2, 241  | Gayākassapa           | 127, 232    |
| Kuraraghara (nagara)  | 351-2       | Gayāsīsa 78           | 3, 115, 232 |
| Kuraragharikā         | 186         | Gāmeṇḍavālamahāvihāra | a 28        |
| Kuru                  | 202-3, 334  | Gijjhakūṭa            | 185, 307    |
| Koṇāgamana            | 131         | Giribhaṇḍapūjā        | 16          |
| Koṇḍaññatthera        | 114         | Guttila vīņāvādaka    | 21          |
| Koṇḍañña (brāhmaṇa)   | 114         | Gocaragāmamahāvihāra  | 28          |
| Koṇḍañña (māṇava)     | 112-3       | Gopālakumāra          | 164         |
| Kolita                | 122, 125    | Gopālamātā            | 164         |
| Kolitagāma            | 121-2       | Gotama 16, 120        | , 166, 176, |
| Kolitaparibbājaka     | 125         | 181, 190, 20          | 00, 209-11, |
| Koliya (nagara)       | 347-8       | 227, 231, 253-4       | 1, 320, 339 |
| Kosambī 238,          | 240, 251-2, | Gotama (tāpasa)       | 156-9       |
| 324, 328-30,          | 332-4, 336  | Gotamī, Mahāpajāpati  | 243-4,      |
| Kosalaraṭṭha          | 51          | 261, 264, 28          | 30, 289-90, |
| Kosala (rājā)         | 312, 314,   |                       | 311         |
|                       | 316         | Gotamī, Kisā          | 290         |
| Kosiyagottabrāhmaṇa   | 137         | Godhāvarī             | 257         |
| [ Kha ]               |             | [ Gha ]               |             |
| Khaṇḍatthera          | 109         | Ghaṭikārakumbhakāra   | 59          |
| Khaṇḍa (rājakumāra)   | 109         | Ghaṭikāra mahābrahmā  | 112         |
| Khujjuttarā 321-2, 33 | 0, 337, 342 | Ghosaka (dāraka)      | 326-8,      |
| Khemā 264-6, 27       | 8, 281, 311 | :                     | 330-2, 334  |

| Nāmānukkamo Piṭṭhaṅko         | Nāmānukkamo Piṭṭhaṅko                                    |  |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------|--|
| [ Gha ]                       | [ Ja ]                                                   |  |
| Ghosaka (devaputta) 324       | Jațila 312                                               |  |
| Ghositārāma 334               | Janapadakalyāṇī 244-5, 280,                              |  |
| [ Ca ]                        | 290                                                      |  |
| Cakkavatti 362-3, 371, 378    | Jantu (gāma) 228                                         |  |
| Caṇḍapajjota 161-3, 307       | Jambudīpa 313, 335, 377-8, 380                           |  |
| Candapaduma 311               | Jīvaka, Komārabhacca 169-70,                             |  |
| Candavatī 116                 | 215, 306-7                                               |  |
| Citta (gahapati) 296-7        | Jīvakambavana 169                                        |  |
| Cittatthera 16                | Jūjaka 258                                               |  |
| Cittalatāvana 180, 365        | Jeta (rājakumāra) 11, 175<br>Jetavana 11-2, 164, 179-80, |  |
| Cittalapabbatamahāvihāra 28   | Jetavana 11-2, 164, 179-80, 233, 260, 264, 266, 274,     |  |
| Cunda 85, 228                 | 277, 280-3, 287, 289-90,                                 |  |
| Cūļa-anāthapiņḍika 98         | 292-3, 295-6, 304, 333,                                  |  |
| Cūlakāla 111                  | 342, 349, 377                                            |  |
| Cūļanāgatthera, tipiṭaka-     | Jetavana (pokkharaṇī) 377                                |  |
| Cūļapanthaka 164-72           | Jetavanavihāra 115, 180,                                 |  |
| Cūļamāgaņdiya 336             | 209, 212                                                 |  |
| Cūļasetthi 170-2              | Jotika 312                                               |  |
| Cūļābhayatthera, Tipiṭaka-    | [ Ta ]                                                   |  |
| Cetiya (giri, pabbata) 16, 59 | Takkasilā 214, 307                                       |  |
| Cetiyarattha 150              | Tapussa 293-4                                            |  |
| <i>,</i>                      | Tāvatimsa 97, 323                                        |  |
| [ Cha ]                       | Tindukācīra 8                                            |  |
| Chaddanta 195                 | Tissa, Kākavaṇṇa- 398                                    |  |
| Chaddantadaha 115             | Tissa (purohitaputta) 109                                |  |
| Channa 77, 112                | Tissatthera, Kuṭumbiyaputta- 38                          |  |
| Chabbaggiyā 252               | Tissatthera, Cittalapabbata- 34                          |  |
| Chātapabbata 19               | Tissatthera, Cūļapiņḍapātika- 27                         |  |

| Nāmānukkamo                             | Piṭṭhaṅko   | Nāmānukkamo       | Piṭṭhaṅko       |
|-----------------------------------------|-------------|-------------------|-----------------|
| [ Ta ]                                  |             | [ Dh              | a ]             |
| Tissatthera, Piṇḍapātika-               | 395         | Dhammadinnatthe   | ra,             |
| Tissatthera, Piṇḍapātiya-               |             | Talaṅgaravāsī     | 32              |
| Tissatthera, Milakkha-                  | 27, 38      | Dhammadinnā       | 33, 278-80, 311 |
| Tissatthera, Sāketa-                    | 59          | Dhammasenāpati    | 99, 150, 175    |
| Tissabhūtitthera                        | 30          | Dhammā            | 311             |
| Tissamahāvihāra                         | 32          | [ Na              | a 1             |
| Tusita                                  | 227, 263    | Nakulapitu        | 307-8           |
| Telapanāļi                              | 162         | Nakulamātu        | 351             |
| [ Tha ]                                 |             | Nanda (kumāra)    | 173-4, 263, 280 |
| Thullakotthita                          | 202-3       | Nandatthera       | 242-6           |
| <br>Thūṇa                               | 76, 378     | Nandanavana       | 180, 365        |
| •                                       |             | Nandamūlaka-      |                 |
| [Da]                                    | 213-5       | pabbhāra          | 261, 267, 273   |
| Dabba (Mallaputta)                      | 213-3<br>16 | Nanda (rāja)      | 135, 224        |
| Damiļadevī                              | 10          | Nandā (therī)     | 280-1           |
| Dahara (bhikkhu),                       | 19          | Nadīkassapa       | 127, 232        |
| Chātapabbatavāsī                        | 19          | Nāgadattadevarāja | n 194           |
| Dahara (bhikkhu),                       | 19          | Nāgasamāla        | 228             |
| Sudhāmuṇḍakavāsī                        | 217, 220    | Nāgasena          | 45, 359-61      |
| Dārucīriyatthera<br>Dīpaṅkara           | 217, 220    | Nāgita            | 228             |
| Devatthera, Maliya-                     | 29          | Nālaka brāhmaņa   | gāma 176, 211   |
| Devadatta                               | 221         | Nālandā           | 142             |
| Devadaha                                | 263         | Nigrodhārāma      | 302             |
| Doṇa (brāhmaṇa)                         | 93          | Nisabhatthera     | 116, 119        |
| Doṇa (orannaṇa)  Doṇavatthu (brāhmaṇagā |             |                   |                 |
| 115, 159                                |             | [ Pa              | _               |
| Dvebhātikattherā                        | 59          | Pañcavaggiyā      | 114, 232, 297   |
|                                         | 3)          | Pañcasikha        | 98              |
| [Dha]                                   | 4.0.044.7   | Paṭācārā          | 275, 277, 311   |
| <del>-</del>                            | 1-2, 314-5  | Paṇḍava           | 113, 194        |
| Dhanaseṭṭhi                             | 167         | Paṇḍukambalasilā  | 97              |

| Nāmānukkamo                    | Piṭṭhaṅko                   | Nāmānukkamo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Piṭṭhaṅko                            |
|--------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| [ Pa ]                         |                             | [ Pł                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | na ]                                 |
| Pathavindharakumāra            | 201                         | Phussa (Buddha)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 200-1, 231, 278                      |
|                                | 262, 269-73                 | [ B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | a ]                                  |
| Padumuttara 106, 127           | 7, 144, 151,<br>5, 173, 175 | Bandhumatī (naga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ara) 109, 129,                       |
| 180, 182, 18                   | , , ,                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190, 237                             |
| 204, 208, 21                   |                             | Bandhumarājā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 130                                  |
| 218, 221-                      | 2, 224, 231,                | Bahulā (therī) Bākula 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 283<br>26, 136, 239, 240,            |
| 237, 240-2                     | 2, 244, 246,                | Dakuta 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 289                                  |
| 251, 253, 256                  |                             | Bārāṇasī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 100, 131, 145,                       |
|                                | 278, 280-1,                 | 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , 170-2, 182, 227,                   |
| 283, 288, 290,                 | 7, 309, 322,                | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7-40, 246, 261-2,                    |
| ·                              | , 347-9, 351                | , in the second | 68, 271, 288, 348                    |
| Payāgapatiṭṭhāna               | 175                         | Bāvari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 257-8                                |
| Pasenadi Kosala                | 221, 257                    | Bāhiya (raṭṭha)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13, 217-8                            |
| Pācīnavamsamigadāya            | 150                         | Bimbisāra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 71, 115, 231-2,<br>64, 278, 307, 312 |
| Pāvārika (seṭṭhi)              | 332, 334                    | Bodhimanda 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12, 95                               |
| Pāvārikambavana                | 334                         | Brahmadatta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 170                                  |
| Piṇḍolabhāradvāja              | 153, 155                    | [ Bł                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | na 1                                 |
| Pippalimāṇava<br>Pilindavaccha | 137, 139<br>215-6           | Bhagutthera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 150                                  |
| Pītimallakatthera              | 38                          | Bhagga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 307                                  |
| Punna                          | 115                         | Bhaddakañcana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 289-90                               |
| Puṇṇa (dāsa)                   | 312                         | Bhaddavaggiya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 78, 115, 232                         |
| Puṇṇa Mantāṇiputta 15          | 59, 160, 228                | Bhaddavatiya (raț                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | tha) 330                             |
| Puṇṇa seṭṭhi                   | 342-5                       | Bhaddavatiya (set                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | tthi) 330                            |
| Puṇṇavaḍḍhana                  | 312, 314                    | Bhadda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 285-6                                |
| Puṇṇasīha                      | 342                         | Bhaddā kaccānā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 289-90                               |
| Puṇṇā                          | 310                         | Bhaddā kāpilānī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 137, 139-41,                         |
| Pubbavideha                    | 377                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 288-9                                |

| Nāmānukkamo        | Piṭṭhaṅko     | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko     |
|--------------------|---------------|-----------------------|---------------|
| [ Bha ]            |               | [ Ma ]                |               |
| Bhaddāli           | 8             | Mahāgāma              | 395-6         |
| Bhaddiya (nagara)  | 311-2         | Mahācetiyangana       | 20            |
| Bhaddiyatthera     | 115, 150, 228 | Mahātitthabrāhmaṇagā  | īma 137       |
| Bhallika           | 293-4         | Mahātissatthera       | 32            |
| Bhāradvāja         | 155           | Mahātissa, dārubhaņḍa | aka- 398      |
| Bhārukaccha        | 241           | Mahādāṭhika nāgarāja  | 16            |
| Bhoga (gāma)       | 224           | Mahādevalatthera      | 157           |
|                    |               | Mahānāgatthera,       |               |
| [ Ma ]             |               | Uccāvālukavāsī        | 38            |
| Magadhakkhetta     | 176           | Mahānāmatthera        | 115, 297      |
| Magadharaṭṭha      | 137           | Mahānāma sakka        | 148, 302-3    |
| Macchikāsaṇḍa (nag |               | Mahānisabhatthera     | 127-8         |
| Majjhantikatthera  | 58            | Mahāpanthaka          | 165-9, 172    |
| Majjhimadesa       | 76            | Mahāpaduma (kumāra    | ) 269, 271    |
| Maṇḍalārāma Mahāv  | vihāra 29, 71 | Mahāpadumapaccekab    | ouddha 136    |
| Madda (raṭṭha)     | 137-8, 264    | Mahābodhimaṇḍala      | 77            |
| Maliyadevatthera   | 29            | Mahāmāyā              | 77, 120, 263, |
| Malla (rañña)      | 214           |                       | 311, 399      |
| Malla (raṭṭha)     | 214           | Mahāmittatthera       | 393           |
| Mallikā            | 8             | Mahāmoggallāna        | 91, 97, 99,   |
| Mahākaccānatthera  | 188           | 103                   | 3-4, 126, 229 |
| Mahākappina        | 249-50        | Mahāsamgharakkhitatt  | thera,        |
| Mahākassapatthera  | 104, 127,     | Malayavāsī            | 30            |
|                    | 129, 142, 289 | Mahāsammata           | 399           |
| Mahākālakuţumbika  | 111           | Mahāsivatthera,       |               |
| Mahākāla           | 109           | Gāmantapabbhāravā     | sī 31, 38     |
| Mahākumāratthera,  |               | Mahāsuppabuddha       | 263, 290      |
| Sosānika-          | 58            | Mahāsubhaddā          | 203, 207      |
| Mahākoṭṭhitatthera | 222           | Mahāsumatthera, Sosā  | nika- 58      |
| Mahāgaṅgā          | 175           | Mahinda (rājā)        | 200, 231      |

| Nāmānukkamo          | Piṭṭhaṅko    | Nāmānukkamo                             | Piṭṭhaṅko             |
|----------------------|--------------|-----------------------------------------|-----------------------|
| [ Ma ]               |              |                                         | [ Ra ]                |
| Māgaṇḍiya (brāhmaṇa) | 334-6,       | Revata                                  | 175-6, 178-9, 180,    |
|                      | 338-9, 341   |                                         | 194                   |
| Migadāya             | 228, 237     | Rohaṇa (janapa                          | ada) 374              |
| Migāra (seṭṭhi)      | 316, 320     | Rohiņī (nadī)                           | 263                   |
| Milinda              | 45, 359      | Komin (nadı)                            | 203                   |
| Missakavana          | 365          |                                         | [ La ]                |
| Muļhaka (rājā)       | 257          | Lāļudāyī                                | 127                   |
| Meghiya              | 228          | Licchavī                                | 64                    |
| Meṇḍaka              | 311-2        | Lumbinīvana                             | 12                    |
| Moggalibrāhmaņī      | 121          |                                         |                       |
|                      | 6, 120, 399  | •                                       | [ Va ]                |
| Mogharājatthera      | 256-7, 260   | Vakkalitthera                           | 39, 194-6, 391        |
| [ Ya ]               |              | Vaṅkapabbata                            | 377                   |
| Yamunā               | 12           | Vaṅgīsatthera                           | 208-11                |
| Yasa 7               | 8, 115, 310  | Vappatthera                             | 115                   |
| Yasodharā            | 116          | Varasāgara                              | 194                   |
| [ Ra ]               |              | Varuṇatthera                            | 116                   |
| Raṭṭhapāla 196-7,    | 201-3, 231   | Vipassī                                 | 81-2, 129, 190, 204,  |
| Rājagaha 113,        | 122-3, 126,  |                                         | 237                   |
| 137, 142, 148        | 3, 155, 160, | Visākhā                                 | 64, 180, 201, 221,    |
| 166-7, 169           | 9, 174, 184, | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                       |
| 186, 195,            | 214-6, 232,  | 231, 278-9, 280, 311-2,                 |                       |
| 234-6, 244           | 1, 246, 253, | ** ~ :-                                 | 316-7, 320-1          |
| 265, 273, 283        | 3, 293, 298, | Verañjā                                 | 302                   |
| 306-                 | 7, 338, 342  | Vesālī                                  | 263-4, 303            |
| Rādhatthera          | 228, 253-4   | Vessantara                              | 94                    |
| Rāhula 14, 77        | 7, 112, 120, | Veļuvana                                | 124-5, 127, 141,      |
| 149, 196-7,          | 201-2, 234,  | 160,                                    | , 166, 179, 214, 234, |
| 244, 263, 28         | 0, 290, 399  |                                         | 265, 377              |

| Nāmānukkamo                      | Piṭṭhaṅko           | Nāmānukkamo        | Piṭṭhaṅko       |
|----------------------------------|---------------------|--------------------|-----------------|
| [ Sa ]                           |                     | [ Sa ]             |                 |
| Saṁghadāsī                       | 311                 | Sujātatthera       | 278, 309-10     |
| Sañcaya                          | 125                 | Sujātā (therī)     | 94, 264         |
| Saddhātissa                      | 17, 374             | Sudatta            | 295             |
| Samaṇaguttā                      | 311                 | Sundarā            | 116             |
| Samaņī                           | 311                 | Suddhodana 12      | 20, 148-9, 263, |
| Saradatāpasa                     | 117-21              | 280, 287,          | 233, 235, 280,  |
| Saradamāṇava                     | 116                 |                    | 290, 399        |
| Sallavatī (nadī)                 | 76, 378             | Sudhammā           | 311             |
| Sāgatatthera                     | 228, 251-2          | Sudhāmuṇḍaka       | 19              |
| Sāgala (nagara)                  | 137, 264            | Sunakkhatta        | 228             |
| Sātāgiri                         | 186-8, 300          | Sunakhavājika      | 364             |
| Sāmāvatī 3                       | 21-2, 330, 337-42   | Suppavāsā          | 192-3, 347-8    |
| Sāriputta 10                     | 0, 91, 95, 99, 101, | Suppiya            | 348-9           |
| 116, 1                           | 20, 126, 129, 160,  | Subha              | 4               |
|                                  | 173, 177-8, 254-5,  | Subhūti            | 173-5           |
|                                  | 342-4, 399          | Sumana (upaṭṭhaka) | 199, 224        |
| Sārī brāhmaņī                    | 121-2, 176, 211     | Sumanatthera       | 225, 227        |
| Sāvatthi                         | 3, 11-2, 21, 153,   | Sumana (setthi)    | 145-6, 174,     |
| 160                              | , 175, 181, 194-5,  |                    | 295, 342        |
| 206, 2                           | 208-9, 216, 221-2,  | Sumanādevī         | 116, 311        |
| 228, 2                           | 41, 247, 249, 257,  | Sumedhabrāhmaņa    | 94              |
| 274                              | -6, 281, 283, 287,  | Sumedhā (devī)     | 224             |
| 295, 30:                         | 5, 312-4, 316, 333  | Suvaņņakakkaṭaka   | 17              |
| Siṅgālakamātā (tl                | herī) 293           | Suvaṇṇabhūmi       | 218             |
| Siddhatthakumār                  | a 113, 187, 234     | Suvaṇṇamora        | 18-9            |
| Sinerupabbata                    | 378                 | Susumāragiri       | 307             |
| Sirivaḍḍhanakuṭumbika 116-7, 120 |                     | Sūrambaṭṭha        | 305-6           |
| Sirivaḍḍhanakum                  | nāra 182            | Setakaṇṇika        | 378             |
| Sirivaḍḍhana (seṭ                | ṛṭhi) 120-1, 182    | Seniyakuţumbika    | 309             |
| Sīvali 174                       | 4, 178, 190, 193-4  | Selabrāhmaņa       | 311             |

| Nāmānukkamo              | Piṭṭhaṅko       | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko         |
|--------------------------|-----------------|-----------------------|-------------------|
| [ Sa ]                   |                 | [ Ha                  | ]                 |
| Soņakuţikaņņa            | 185, 351        | 218, 2                | 221-2, 224, 231,  |
| Soņakoļivisa             | 181             | 237, 2                | 240-2, 244, 246,  |
| Soṇagiri                 | 364             | 251, 253              | 5, 256, 261, 264, |
| Soṇatthera               | 181, 185-6,     | 266, 275, 278, 280-1, |                   |
| 188-9, 364-5, 391        |                 | 283, 288, 290, 293,   |                   |
| Soṇā (therī)             | 281-2           | 295-6, 2              | 299, 302-7, 309,  |
| Sobhana                  | 226             | 311, 322,             | 342, 347-9, 351   |
| Sobhitatthera            | 240-1           | Hatthaka Āļavaka      | 299, 301          |
| [ Ha ]                   |                 | Hatthi (gāma)         | 304               |
| Hamsavatī 10             | 06-7, 127, 154, | Himavanta             | 100, 187, 194,    |
| 156, 165,                | 173, 175, 197,  |                       | 197, 377          |
| 204, 208, 211, 213, 216, |                 | Hemavata              | 186-8, 300        |

#### Anguttaratthakathaya pathamabhage

#### Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakam, Syā = Syāmapotthakam, Kam = Kambojapotthakam, I = Iṅgalisapotthakam, Ka = Kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho.

#### Anguttaratthakathaya pathamabhage

| Nānāpāṭhā                                                                | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                    |           |
| Aggagoyūthe = Attano yūthe (Ka)                                          | 316       |
| Agāramajjhe vasantena = Agāramajjhāvasantena (Sī)                        | 266       |
| Aṅgavavatthāne = Aṅgavavatthāpane (Ṭīkā)                                 | 165       |
| Accayena = Pacchato $(S\bar{i})$                                         | 137       |
| Acchariyabhāvato = Anacchariyabhāvato (Syā, Ka)                          | 362       |
| Acchariyākārāni = Acchariyakāraṇāni (Sī, Syā)                            | 225       |
| Acelavihāre = Pañjalavihāre (Sī)                                         | 364       |
| Ajjhattabhātiko = Ajjhattikabhātiko (Sī)                                 | 177       |
| Ajitamāṇavassa = Piṅgiyamāṇavassa (Ka)                                   | 259       |
| Ajjhesi = Ajjhabhāsi (Sī)                                                | 189       |
| Ajjhopannā = Ajjhāpannā (Sī, Syā) Ajjhosannā (Ka)                        | 47        |
| Aññataravihārasamaṅgiparidīpanametaṁ = Aññataravihārasamā-               |           |
| yogaparidīpanametam (                                                    | (Ka) 11   |
| Aññāsi = Maññasi (Sī)                                                    | 187       |
| $A\tilde{n}\tilde{n}ehi = Appehi (S\bar{i})$                             | 268       |
| Aṭṭḥakasālapariveṇe = Kanthakasālapariveṇe (Sī)                          | 374       |
| Aṭṭha kesadhātuyo = Aṭṭha kesadhātumuṭṭhiyo (Sī)                         | 295       |
| Aṭṭhavassikakāle = Avassikakāle (Sī)                                     | 34        |
| Aṭṭhuppatti samuṭṭhit $\bar{a}$ = Vatthu samuṭṭhitaṁ (S $\bar{\imath}$ ) | 240       |
| Attan $\bar{a}$ = Attano (S $\bar{i}$ )                                  | 161       |

| Nānāpāṭhā Pi                                                                                                           | ţţhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| [A]                                                                                                                    |         |
| Atthāya = Uttaraṇatthāya (Syā, Ka)                                                                                     | 249     |
| Atappayāti = Atappiyāti (Syā, Ka)                                                                                      | 57      |
| Aticaritā = Aticarittā (Sī)                                                                                            | 308     |
| Atilīnam = Alīnam (Ka)                                                                                                 | 38      |
| Ativegena gacchāhi = Mā ativegāyi (Sī)                                                                                 | 329     |
| Attham gahetvā = Aṭṭhim katvā (Ka)                                                                                     | 205     |
| Attha $\dot{m}$ = Sutta $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                                                       | 376     |
| Adhigatena = Avigatena (Ka)                                                                                            | 349     |
| Adhivahanato dukkhādhivaha $\dot{m} = \bar{A}vahanato dukkhāvaha\dot{m} (Sī)$                                          | 41      |
| Anaggapākoti = Anāgatavācakoti (Syā) Anaggatapākoti (Ka)                                                               | 197     |
| Anantaragehavāsīnam = Antikagharavāsīnam (Ka)                                                                          | 166     |
| Anabhiratisañña $\dot{m}$ = Anabhiratasañña $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )                                    | 409     |
| Anāhārikabhāvena = Anarahabhāvena (Sī) Anāhārakabhāvena (Syā)                                                          | 253     |
| Anujāneyyātha = Sampaṭicchatha ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                                            | 168     |
| Anutapp $\bar{a} = \bar{A}$ nutapp $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                                            | 89      |
| Anuttiņņeyeva = Atiņņeyeva (Syā)                                                                                       | 322     |
| Anupubbi $\dot{m}$ katha $\dot{m}$ = Pubbag $\bar{a}$ th $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ ) Pubbakatha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 30      |
| Anussati = Sati (Ka)                                                                                                   | 367     |
| Anokkamitv $\bar{a}$ = Anukkamitv $\bar{a}$ (Ka)                                                                       | 173     |
| Antarameva = Anatthameva $(S\bar{\imath})$                                                                             | 327     |
| Antaramevassa = Antamevassa ( $S\bar{\imath}$ )                                                                        | 336     |
| Antare = Anantare (Sy $\bar{a}$ , Ka)                                                                                  | 241     |
| Antogahane koṭṭitaṁ = Attano gahaṇakoṭikaṁ (Ka)                                                                        | 255     |
| Antogāmābhimukho = Attano gāmābhimukho (Ka)                                                                            | 192     |
| Apaññāṇatthāya = Apaññāpanatthāya (Syā) Apaññāyanatthāya (Ka)                                                          | 65      |
| Apaṇṇattikabhāvam = Apaṇṇakabhāvam (Ka)                                                                                | 70      |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                              |           |
| Apattāni = Apatthāni (Sī, Syā)                                     | 34        |
| Apasādam = Apasādanam $(S\bar{i})$                                 | 260       |
| Appaṭivattiyena = Appaṭihatavattiyena (Ka)                         | 108       |
| Apāyapūrako bhaveyya = Apāyūpago bhaveyya (Sī)                     |           |
| Apāyamuccako na bhaveyya (Ka)                                      | 141       |
| Abahumato = Abahumāno (Syā, Ka)                                    | 253       |
| Abhikkantādīsu = Abhikkamādīsu (Syā, Ka)                           | 390       |
| Abhinham = Abhikkhanam (Sī)                                        | 250       |
| Abhidhammakatham = Abhidhammapiṭakam $(S\bar{i})$                  | 97        |
| Abhiramitabhikkhu = Abhiramaṇakabhikkhu $(S\overline{i})$          |           |
| Abhiramato bhikkhu (Syā)                                           | 254       |
| Amittodanasakkassa = Amitodanasakkassa ( $S\bar{\imath}$ )         | 148       |
| Amuñcantova = Amuñcitvāva (Sī)                                     | 159       |
| Ambatthale = Ambaṭṭhaleṇe (Syā, Ka)                                | 16        |
| Ayasalākagūthādīni = Ayasalākasatthaṅkusādīni (Ka)                 | 37        |
| Ayyakapayyakādayo = Ayyakapeyyakādayo (Syā)                        | 197       |
| Ayyānam = Ariyānam (Sī)                                            | 395       |
| Hohīti = Ayyikā viya mahallakatarā hotūti (Ka)                     | 176       |
| Ayyika $\dot{m}$ = Ayyaka $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                 | 176       |
| Ayuttā = Aphāsukam (Sī) Aphāsukā (Syā)                             | 269       |
| Araññarati nāma = Pīti nāma (Sī)                                   | 179       |
| Araṇavihāri-aṅgena ca dakkhiṇeyyaṅgena ca = Araṇavihāraṅge ca      |           |
| dakkhiṇeyyaṅge ca                                                  | (Sī) 174  |
| Arahattamagga $\dot{m}$ = Arahamagga $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ ) | 219       |
| Aruņuggam = Aruņaggam (Sī)                                         | 7         |
| Allakapparaṭṭhe = Vajjiraṭṭhe (Sī) Mallaraṭṭhe (Ka)                | 322       |
| Alābūneva = Alāpūneva (Sī)                                         | 34        |
| Avakkhalitam = Pakkhalitam (Ka)                                    | 85        |
| Avaññāya = Avamaññāya (Syā, Ka)                                    | 282       |
| Avannam vā = Suvannam vā (Ka)                                      | 45        |

| Nānāpāṭhā Piṭṭḥ                                                                                                                     | ıaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ A ]                                                                                                                               |       |
| Avassabhāvitā = Avassam bhāvitattā (Syā)                                                                                            | 380   |
| Avassikakālato = Aṭṭhavassikakālato (Ka)                                                                                            | 32    |
| Avhāyanampi = Avhānampi (Sī, Syā)                                                                                                   | 196   |
| $Assa = Assasi (S\overline{i})$                                                                                                     | 219   |
| Asantaguņasambhāvanatā = Asantaguņapakāsanatā (Syā, Ka)                                                                             | 57    |
| Asamatth $\bar{a}$ ya = Asamatthat $\bar{a}$ ya (S $\bar{\imath}$ )                                                                 | 363   |
| Asāmantapaññā = Asamantapaññā (Ṭīkā)                                                                                                | 413   |
| Asubhārammaņesu aññataram = Asubhārammaņe asubhasaññam (Syā)                                                                        |       |
| Asubhārammaņe subhasaññam (Ka)                                                                                                      | 366   |
| [Ā]                                                                                                                                 |       |
| Āgatapākoti = Āgatayācakoti (Sī) Āgatavācakoti (Syā)                                                                                | 197   |
| Āgamamsu, thanamūle navabhājanamhi = Agamamsu, thanamūlena                                                                          |       |
| ca bhojanamhi (Sī)                                                                                                                  | 309   |
| $\bar{A}$ gamanatitthamagge = $\bar{A}$ gamma titthamagge ( $S\bar{i}$ )                                                            | 262   |
| $\bar{A}$ gamanappavatti $\dot{m} = \bar{A}$ gatapavatti $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ ) $\bar{A}$ gamanapavutti $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 71    |
| Ādeyyavacanā = Advejjhavacanā (Ka)                                                                                                  | 195   |
| $\bar{A}$ dh $\bar{a}$ vanavidh $\bar{a}$ vanena = $\bar{A}$ dh $\bar{a}$ vanaparidh $\bar{a}$ vanena (Ka)                          | 268   |
| Āmisacakkhukā = Na āmisagarukā (Syā, Ka)                                                                                            | 227   |
| $\bar{A}y\bar{a}ci\dot{m}su = \bar{A}rocayi\dot{m}su$ (Sī)                                                                          | 312   |
| Āyūhitakammam nāma = Āyūhanakammam (Syā, Ka)                                                                                        | 365   |
| $\bar{A}$ raññikattanti = $\bar{A}$ raññakattanti (Sī)                                                                              | 380   |
| Āraddhanti = Aviraddhanti (Ka)                                                                                                      | 416   |
| $\bar{A}$ lambanaphalaka $\dot{m} = \bar{A}$ lambanab $\bar{a}$ ha $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                         | 179   |
| $\bar{A}$ vajjanam = $\bar{A}$ vajjanapaṭipajjanam (Ka)                                                                             | 75    |
| $\bar{A}v\bar{a}pa\dot{m} = \bar{A}ma\dot{m} (Ka)$                                                                                  | 327   |
| Āharāpanam = Āharaṇam (Ka)                                                                                                          | 321   |
| Āharāpetvā = Atiharāpetvā (Sī, Syā)                                                                                                 | 21    |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [I]                                                                |           |
| Ingiteneva = Ingitasaññānena (Syā) Ekadesañānena (Ka)              | 266       |
| Itthikāye gandho vā = Iti kāyagandho vā (Sī) Itthikāyagandho vā (S | Syā) 20   |
| Itthī viya yāsi ammāti = Itthī vaṇṇā viyasi ammāti (Sī, Syā)       | 313       |
| Isivātapaṭivātam = Isivātaparivātam (Sī)                           | 164       |
| [U]                                                                |           |
| Ukkaṇṭhitabhikkhū = Uddhatabhikkhū (Sī)                            | 179       |
| Ukkamitvā = Nikkhamitvā (Ka)                                       | 323       |
| Ucchukhaṇḍikaṁ = Ucchubhaṇḍikaṁ (Sī) Ucchukhaṇḍike (Syā)           | 59        |
| Uddeyyāti oddeyya = Oddeyyāti uddeyya (Sī)                         | 372       |
| Uttarimanussadhammaṁ = Uttamasāradhammaṁ (Sī)                      | 155       |
| Udakasabhāgam = Utusabhāgam (Ka)                                   | 175       |
| Uddhatavesena = Uttamavesena (Ka)                                  | 321       |
| Uddissakam = Odissakam (Sī)                                        | 173       |
| Unnadi = Unnami (Sī) Onami (Syā)                                   | 141       |
| Upaṭṭhahassu = Upaṭṭhapayassu (Sī, Syā) Upaṭṭhayassu (Syā)         | 30        |
| Upaṭṭhānākārena = Upaṭṭhahanākārena (Sī)                           | 223       |
| Upaḍḍha-uposathaṁ = Uposathaṁ (Ka)                                 | 333       |
| Upanijjhānato = Upanijjhāyanato (Sī)                               | 381       |
| Upavatte = Pavatte $(S\bar{i})$                                    | 188       |
| Upaseṭṭhissa = Usabhaseṭṭhissa (Sī, Syā)                           | 183       |
| Uppajjanaṭṭhāne = Uppannaṭṭhāne (Ka)                               | 362       |
| Uppajjanakasaññaṁ = Uppannasaññaṁ (Syā, Ka)                        | 409       |
| Uppaṇḍesuṁ = Ujjhāyanti (Sī) Uppaṇḍenti (Syā)                      | 281       |
| Uppattīhi = Upapattīhi (Ka)                                        | 354       |
| Uppannan''ti = Nipphannanti (Sī)                                   | 191       |
| Uppalamva yathodaketi = Uppalam viya vāyatīti (Syā)                | 22        |

| Nānāpāṭhā Piṭ                                                   | ṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------|--------|
| [U]                                                             |        |
| Upāsakapāļiyā = Upāsakapāļiyam (Sī) Upāsakapāļivaņņanāya (Ka)   | 293    |
| Uposathaṅgāni = Uposathaṁ (Ka)                                  | 127    |
| Ummaṅgaṁ = Ummaggaṁ $(S\bar{\imath})$                           | 350    |
| Uracakke = Khuracakke (Ka)                                      | 93     |
| $Uss\bar{a}retv\bar{a} = Uss\bar{a}petv\bar{a} (S\bar{\imath})$ | 71     |
| Ussārento viya = Ussāpento viya (Sī)                            | 189    |
| [E]                                                             |        |
| Ekasālāya = Naļakārasālāyam (Sī) Naļakārasālāya (Syā)           | 325    |
| Etamatthavasam paticca = Etamattham sampaticcha (Ka)            | 55     |
| Evarūpassa sobhaggappattassa = Evam rūpaggayasaggapattassa (Sī) | 199    |
| Evamvidhabhavam = Evam thitabhavam (Ka)                         | 204    |
| Evamvidham rūpam = Evarūpam (Ka)                                | 204    |
| [0]                                                             |        |
| Okkamma = Ukkamma (Sī)                                          | 228    |
| Otaritvā mā no = Otariyamāno (Ka)                               | 197    |
| Odagyapaccupaṭṭhānā = Odaggapaccupaṭṭhānā (Sī)                  | 390    |
| Olambit $v\bar{a} = Olaggetv\bar{a} (S\bar{\imath})$            | 69     |
| Olokento = Oloketukāmo (Syā, Ka)                                | 257    |
| Osāretvā = Osāpetvā (Ka)                                        | 140    |
| [ Ka ]                                                          |        |
| Kakuṭapādīnan"ti = Kukkuṭapādikānanti (Ka)                      | 245    |
| Kaṭṭhiṁ = Vatiṁ (Syā) Vaṭṭiṁ (Ka)                               | 344    |
| Kaṇḍako = Kanthako (Sī, Syā)                                    | 234    |
| Kaṇḍakaṁ vāhanavaraṁ = Kantakaṁ hayavaraṁ (Sī)                  |        |
| Kanthakam assavaram (Syā)                                       | 77     |
| Katādhikāro = Katābhinīhāro (Sī, Syā)                           | 238    |
| Kapaṇam = Karuṇam (Syā, Ṭīkā)                                   | 18     |

| Nānāpāṭhā                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ka ]                                                        |           |
| Kapālābhatena = Kapālabhattena (Syā)                          | 379       |
| Kammakārassa = Lambakaṇṇakassa (Sī) Lambakaṇṇassa (Syā)       | 374       |
| Kammaṭṭhāne vā = Kammaṭṭhānāya vā (Syā, Ka)                   | 185       |
| Kallavālagāmakam = Kalaņḍuvālagāmantam (Ka)                   | 126       |
| Kalyāṇavatte = Ayyānaṁ vatte (Ka)                             | 396       |
| Kahāpaṇā = Paṇṇākārā (Ka)                                     | 248       |
| $K\bar{a}$ nu kho = $Ki\dot{m}$ nu kho ( $Sy\bar{a}$ )        | 210       |
| Kāmaggavāsiniyo = Kāmasamsaggavāsino (Ka)                     | 335       |
| Kāyadaļhībahulo = Kāyadaḍḍhibahulo (Sī)                       | 393       |
| Kāyaduṭṭhullaṁ = Kāyadubbalyaṁ (Ka)                           | 26        |
| Kāraņā = Kāraņaṁ (Ka)                                         | 74        |
| Kāritapattam = Kārakapattam (Sī) Kārikam cakkam (Syā)         | 313       |
| Kāretīti = Karotīti (Sī, Syā)                                 | 387       |
| $K\bar{a}lav\bar{a}ro = T\bar{a}lav\bar{a}ro$ (Sī)            | 274       |
| $K\bar{a}lena = K\bar{a}lena (S\bar{i})$                      | 113       |
| Kāļiyā nāma kuraragharikāya                                   |           |
| upāsikāya kucchismim = Kāļī nāma kuraragharikā upāsik         | ā,        |
| tassā kucchismim (Sī)                                         | 186       |
| Kiñci = Yaṁkiñci (Syā)                                        | 300       |
| Kimilatthero = Kimbilatthero ( $S\bar{i}$ )                   | 150       |
| Kiriyā = Kālakiriyā (Syā, Ka)                                 | 89        |
| Kilesadhunano vā = Kilese dhunanto vā (Ka)                    | 126       |
| Kisadhātukattā = Kilantadhātukattā (Sī)                       | 290       |
| Kuñjaraṁ saṭṭhihāyanaṁ = Kuñjara saṭṭhihāyana (Sī)            | 18        |
| Kuraragharikā = Kulagharikā (Ka)                              | 351       |
| Kuraragharikāya = Kulagharikāya (Syā, Ka)                     | 186, 350  |
| Kuraragharanagare = Kulagehe (Ka)                             | 350       |
| Kurundakavāsī phussamittatthero = Kurundakavāsī Sumittatthero | o (Ka)    |
| Kurundakavāsī                                                 |           |
| Pussamittatthero (Syā)                                        | 40        |
| Kulasabhāgam = Kulageham (Ka)                                 | 276       |

| Nānāpāṭhā Pi                                                            | iṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------|----------|
| [ Ka ]                                                                  |          |
| Kokanadam = Kokanudam (Ka)                                              | 168      |
| Korabyarañño migacīram = Korabbarañño migājinam (Ka)                    | 203      |
| Kolāhalasaddena = Kalakalasaddena ( $S\bar{i}$ )                        | 285      |
| Kosohitavatthaguyhatādīnam = Kosohitavatthuguyhatādīnam (Sī, Sy         | ā) 363   |
| [ Kha ]                                                                 |          |
| Khaṇasampatti = Saddhāsampatti (Syā, Ka) Ṭīkā oloketabbā.               | 49       |
| Khaṇḍaviraļadantā = Khaṇḍasithiladantā ( $S\bar{\imath}$ )              |          |
| Khaṇḍitapahitadantā (Syā)                                               | 265      |
| Khippanti = Khipanti $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                            | 372      |
| Khujjuttar $\bar{a} = Uttar\bar{a} (S\bar{i})$                          | 330      |
| [ Ga ]                                                                  |          |
| Gajaṅgalaṁ = Kajaṅgalaṁ (Sī, Syā)                                       | 76, 378  |
| Kaddūhanamatthampi = Gudūhaṇamattampi (Ka)                              | 236      |
| Gadhitā = Gathitā (Ka)                                                  | 47       |
| Gandhadāmamālādāmādīhi = Gandhamālādāmādīhi (Sī)                        | 107      |
| Gabbhokkantisamayo = Gabbhavokkantisamayo (Ka)                          | 9        |
| Gamanacāriniyo = Sahacāriniyo (Sī) Paricāriniyo (Syā)                   | 315      |
| Gamanākappam = Gamanākāram (Sī)                                         | 235      |
| $Garugabbh\bar{a} = Garubh\bar{a}r\bar{a} (S\bar{\imath})$              | 269      |
| Gahetvā ṭhapesi = Ganthitvā pesesi (Ka)                                 | 139      |
| $G\bar{a}$ tha $\dot{m}$ = Thuti $\dot{m}$ ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ ) | 19       |
| Gāmeṇḍavālamahāvihārassa = Maṇḍalavāsimahāvihārassa (Syā, Ka)           | 27       |
| Giribhaṇḍapūjaṁ = Giribhaṇḍavāhanapūjaṁ (Sī, Syā)                       | 16       |
| Guļaphāṇitakhaṇḍasakkarādīni = Guļavāṇijo khaṇḍasakkarādīni (Ka         | ) 366    |
| Gehadvāre = Gehaṅgaṇe (Sī, Ka)                                          | 132      |
| Gocaragāmamahāvihāre = $K\bar{a}$ jaragāmamahāvihāre ( $S\bar{i}$ )     | 28       |
| Godhāvaritīre = Godhāvarivanke (Sī, Syā)                                | 257      |

| Nānāpāṭhā Pi                                                                   | ṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| [ Ca ]                                                                         |         |
| Cakkavāļasahassantarampi = Cakkavāļasahassabbhantaritampi (Sī)                 | 108     |
| Caṇḍapajjoto = Chandajāto (Sī)                                                 | 163     |
| Cāretvā = Āṇāpetvā (Syā) Codetvā (Ka)                                          | 284     |
| Cārim = Haritam (Syā) Gocaram (Ka)                                             | 171     |
| Ciṇṇavasibhāvena = Ciṇṇavasena (Sī)                                            | 222     |
| Cittakumāroti nāmam = Cittakumārotissa nāmam (Syā)                             | 297     |
| Cittaṭṭhapanā = Cittapatthanā (Ka)                                             | 370     |
| Citrapaṭaparikkhittāni = Citrapaṭṭaparikkhittāni (Sī)                          | 49      |
| Cundakārakānam santikam = Cundānam santikam (Sī) Cundakārakān                  | naṁ     |
| santike (Syā) Cundakārasantikam (Ka)                                           | 269     |
| $C\bar{u}$ ļapanthakatthero = Cullapanthakatthero ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ ) | 164     |
| Cūļasetthi = Cūļakasetthi (Syā, Ka)                                            | 170     |
| Cūļupaṭṭhākaṁ = Cuļha-upaṭṭhākaṁ (Sī)                                          | 374     |
| Coļakkhaṇḍāni = Coļakkhandhaṁ (Ka)                                             | 220     |
| [ Cha ]                                                                        |         |
| Chātakattā = Chātajjhatto (Sī, Syā)                                            | 331     |
| [ Ja ]                                                                         |         |
| Jīvikupāyam = Jīvikopāyam (Sī) Jīvitupāyam (Syā)                               | 218     |
| Jīvitam = Āyusankhāro (Sī)                                                     | 397     |
| [ Jha ]                                                                        |         |
| Jhānakīļitāya = Jhānakīļikāya (Sī)                                             | 236     |
| Jhānalābhīna $\dot{m} = Jhānasīlāna\dot{m} (S\bar{\imath})$                    | 180     |
| Jhāpanakammanti = Jhāyanakammanti (Ka)                                         | 341     |
| $Jh\bar{a}y\bar{n}a\dot{m} = Jh\bar{a}yin\bar{n}a\dot{m} (S\bar{i})$           | 281     |

| Nānāpāṭhā                                                                   | Piṭṭhaṅkā         |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| [ Ña ]                                                                      |                   |
| $\tilde{N}$ ātatthacariyam lokatthacariyam = $\tilde{N}$ ātatthacariyam lo  | katthacariyam     |
| buddhicariyam (Sī                                                           | ) Ñātatthacariyam |
| lokatthacariyam                                                             |                   |
| Buddhatthacariyan                                                           | n (Syā) 76        |
| [ Ṭha ]                                                                     |                   |
| Thitaṭṭhāne = Diṭṭhaṭṭhāne (Syā)                                            | 334               |
| [ Ta ]                                                                      |                   |
| Takkasilanagare = Takkasilānagare (Sī, Syā)                                 | 214               |
| Tattakapāle = Tattakaṭāhe $(S\bar{i})$                                      | 27                |
| Tattaphālam = Tattakapālam (Syā, Ka)                                        | 238               |
| Tathākāritāya Tathāgato = Bhagavā hi yaṁ vācaṁ bhā                          | sati,             |
| tatheva kāyena karoti (Ka)                                                  | 86                |
| $Tapusso = Tapasso (S\bar{i})$                                              | 293               |
| Tayidam = Yadidam (Ka)                                                      | 126               |
| Talaṅgara = Vālaṅkara (Ka)                                                  | 32                |
| Tassa otārāpekkhā = Tasmim otarāpentā (Ka)                                  | 18                |
| Tassāsayam = Tassajjhāsayam (Syā)                                           | 34                |
| Tādisānam = Tumhādisānam (Ka)                                               | 306               |
| Tiṇapupphakarogo = Visapuppharogo (Syā, Ka)                                 | 237               |
| Tiṇamuṭṭhi = Paṇṇamuṭṭhi $(S\overline{\imath}, Sy\overline{a})$             | 43                |
| $Titthiyamaddana\dot{m} = Titthiyamathana\dot{m} \ (S\overline{\imath})$    | 97                |
| [ Tha ]                                                                     |                   |
| Thaddhakāya = Phuṭṭhatāya (Ka)                                              | 44                |
| Thusakoṭṭanasadisa $\dot{m}$ = Thusabhojanasadisa $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ ) |                   |
| Thusakoṭṭhasadisaṁ (Ka)                                                     | 156               |
| Thūlasāṭake = Thūlathūle sāṭake $(S\bar{\imath})$                           | 315               |
| Theravamsadīpānam = Theravamsappadīpānam (Sī, Sy                            | $(\bar{a})$ 2     |

| Nānāpāṭhā                                                                                                | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Da ]                                                                                                   |           |
| Dakkhanti = Rakkhanti (Ka)                                                                               | 72        |
| Dassanti = Passanti (Ka)                                                                                 | 141       |
| Dassento = Desento (Sī, Syā, Ka)                                                                         | 11        |
| Daharatarā = Daharadaharā (Ka)                                                                           | 282       |
| Dārucīram nivāsesi = Dārucīrāni dhāresi (Sī)                                                             | 217       |
| Dippati = Dibbati (Ka)                                                                                   | 72        |
| $Disv\bar{a} = Oloketv\bar{a} (S\bar{\imath})$                                                           | 271       |
| $Duk\bar{u}lacumbuṭake = Duk\bar{u}lacumbaṭe \; (S\bar{\imath}) \; Duk\bar{u}lacumbiṭake \; (Sy\bar{a})$ | 234       |
| $Dujj\bar{\imath}vit\bar{a} = Dujj\bar{\imath}vik\bar{a}$ ( $S\bar{\imath}$ )                            | 146       |
| Dutiyattavāre = Dutiyacittavāre (Syā)                                                                    | 121       |
| Dubbhik $\bar{a} = D\bar{u}bhik\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ )                                              | 272       |
| Dullabhañca vatidaṁ = Dullabhataraṁ (Ka)                                                                 | 32        |
| Dussasahassapariv $\bar{a}$ ra $\dot{m} = R\bar{u}$ pasahassapariv $\bar{a}$ ra $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ ) | 307       |
| $Dussante = Dasante (S\bar{i})$                                                                          | 396       |
| Devadattam gato = Divangato (Syā)                                                                        | 134       |
| $Desako = Deset\bar{a} (S\bar{i})$                                                                       | 11        |
| Desanāvilāsappatto = Desanāvilāsasampanno (Sī, Syā)                                                      | 55        |
| $Dvenavutikappamatthake = Dv\bar{a}navutikappamatthake (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                       | 231       |
| Domanassam = Paṭigham (Sī, Syā)                                                                          | 60        |
| Dosena = Rosena $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                                  | 339       |
| [ Dha ]                                                                                                  |           |
| Dhanañcayaseṭṭhino = Dhanañjayaseṭṭhino (Sī)                                                             | 311       |
| Dhanāyantā = Mamāyantā (Syā, Ka)                                                                         | 403       |
| $Dh\bar{a}t\bar{a} = Dhat\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                  | 7         |
| Dhātāna $\dot{m}$ = Dhatāna $\dot{m}$ ( $S\bar{\imath}$ )                                                | 379       |
| Dhātupabhedañāṇaṁ = Dhātubhede ñāṇaṁ (Ka)                                                                | 411       |
| Dhutadharo = Dhutavādo ( $S\bar{i}$ )                                                                    | 104       |
| Dhūpāyi = Dhūmāyi (Syā)                                                                                  | 251       |

| Nānāpāṭhā                                                                       | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Na ]                                                                          |           |
| Na pesessāmī"ti = Na pahiņissāmīti (Sī)                                         | 345       |
| Nāvikassa nāvāya (Syā, Ka)                                                      | 172       |
| Nhātadārakā = Nahāpitā dārakā $(S\bar{\imath})$                                 | 238       |
| Niccanavako = Niccam navo (Sī, Ṭīkāyam ca)                                      | 143       |
| Niccānubandhā = Niccānubaddhā (Sī, Syā)                                         | 206       |
| Nithapetva = Nithapetva (Si)                                                    | 226       |
| Nipatitv $\bar{a} = Nipajjitv\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                     | 252       |
| Nipphattasabbakiccatt $\bar{a}$ = Nibbattasabbakiccatt $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ ) | 77        |
| Nirayo = Narako $(S\bar{i})$                                                    | 110       |
| Niruttaram = Anuttariyam (Ka)                                                   | 93        |
| Nirussukk $\bar{a}$ = Nibbitakk $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                        | 191       |
| Nisajjanam nāma = Nipajjanam nāma (Sī, Ka)                                      | 88        |
| Nisevare = Nivesare ( $\bar{T}ik\bar{a}$ )                                      | 370       |
| [ Pa ]                                                                          |           |
| Pakati $\dot{m}$ = Pavatti $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                            | 239       |
| Pakkuthitajātirase = Pakkuthitajātipiņḍarase (Sī)                               | 184       |
| Pakkuthitatelassa = Pakkuṭṭhitatelassa (Syā)                                    |           |
| Pakkaṭṭhitatelassa (Sī, Ka)                                                     | 346       |
| Pakkhittā uppilavamānā = Patitā-uparipalavamānā (Ka)                            | 369       |
| Paccūsasamayante = Paccūsasamanantare (Sī, Syā)                                 | 299       |
| Pañcadhurabhattasatāni = Pañcadhuvabhattasatāni (Syā, Ka)                       | 296       |
| Paccayākāravaṭṭaṁ = Paccayavaṭṭaṁ (Sī) Paccayākāraṁ (Syā)                       | 114       |
| Pañcātapatappana = Pañcatāpatappana (Sī)                                        | 375       |
| Paññāsaṅkalananicchayo = Paññāsakalavinicchayo (Syā)                            | 2         |
| Pañhe = Pañhā (Ka)                                                              | 277       |
| Paṭācāram = Paṭācārā (Syā, Ka)                                                  | 277       |
| Paṭibhānajanakānaṁ bhikkhūnaṁ = Paṭibhānakabhikkhūnaṁ (Ka)                      | ) 253     |
| Paṭividdha = Paṭiladdha (Sī, Sy $\overline{a}$ )                                | 232       |
| Paṭhamadassaneyeva = Paṭhamakadassaneyeva (Sī)                                  | 302       |

## Nānāpāṭhā

| Nānāpāṭhā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Paṭhamābhisambodhiṁ = Paramābhisambodhiṁ (Sī, Syā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 156       |
| $Patthapetv\bar{a} = Patthetv\bar{a}$ (Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 251       |
| Paṭṭhapetvā = Paḍḍhetvā (Syā, Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 35        |
| Paṇṇākāram = Saccakāram (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 138       |
| Paṇiyassa = Paṇḍitatāya (Syā, Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 366       |
| Pattapuṭakena = Bhattakuṭena (Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 296       |
| Pattavāra $\dot{m}$ = Hatthavāra $\dot{m}$ (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 192       |
| Patiṭṭhāssa bhavissāmīti = Patiṭṭhānamassa karissāmīti (Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 365       |
| Pathavissarassa = Puthuvissarassa (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 224       |
| Paditta $\dot{m} = \bar{A}ditta\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 339       |
| Pannaraso = Pannaras $\bar{i}$ (S $\bar{i}$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 146       |
| Pabbateyyaraṭṭhe = Pabbatiyaraṭṭhe $(S\bar{\imath})$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 214       |
| Pamuṭṭhanti sammuṭṭham = Pammuṭṭhanti pamuṭṭham $(S\bar{\imath})$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Pamuṭṭhanti pamuṭṭham (Syā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 416       |
| Payāgapatiṭṭhānatitthaṁ = Payāgatitthe (Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 175       |
| Parigganhantā = Paṭigganhantā (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 263       |
| Pariyādānānubhāvadassanavasena = Pariyādānabhāvadassana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| vasena (Syā, Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16        |
| Parivitakkamattameva = Parivitakkitamattameva (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 114       |
| Palālavaraṇakam = Palālāvaraṇakam (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 28        |
| Palāsantisalākāya = Sinnusalākāya (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 372       |
| Palitakesa $\dot{m}$ = Palikas $\bar{i}$ sa $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 176       |
| Pavattanabhāvam = Pavattanakabhāvam (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 266       |
| $Pavuttat\overline{a}lapakka\dot{m} = Muttat\overline{a}lapakka\dot{m} \; (S\overline{\imath}) \; Pamuttat\overline{a}lapakka\dot{m} \; (S\underline{\imath}) \; Pamuttat\overline{a}lapakka \; Pa$ | yā) 394   |
| Passasukha $\dot{m}$ = Phassasukha $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 375       |
| Pilindavacchatthero = Pilindivacchatthero (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 215       |
| Pilindoti panassa gottam, Vacchoti nāmam = Pilindoti panassa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| nāmam Vacchoti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| gottam (Ka)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 216       |
| Pilotikasaṅghāṭī''ti = Paṭapilotīnaṁ saṅghāṭīti (Sī)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 142       |
| Pippalimāṇavo = Pipphalimāṇavo (Sī, Syā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 137       |
| $P\bar{i}$ nanaras $\bar{a} = P\bar{i}$ nanaras $\bar{a}$ ( $S\bar{i}$ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 390       |

| Nānāpāṭhā                                                                           | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                              |           |
| Pīṇayatīti = Pīṇātīti (Ka)                                                          | 390       |
| Puṇṇasīhassa = Puṇṇaseṭṭhissa (Syā, Ka)                                             | 342       |
| Pubbuļā = Bubbuļā (Sī) Pupphuļā (Ka)                                                | 309       |
| Purimavacanam = Purimasavanam (Sī)                                                  | 8         |
| [ Ba ]                                                                              |           |
| Bakulāti = Sakulāti (Sī) Samkulāti (Syā)                                            | 283       |
| Bahalandhakāram mahātamam = Bahalandhakārakārakam                                   |           |
| mahātamo (Sī)                                                                       | 411       |
| Bahukārattā = Bahupakārattā (Ka)                                                    | 404       |
| $B\bar{a}$ kulo = $Bakkulo (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                   | 126, 236  |
| Bāvarimāṇavotissa = Bāvārimāṇavotissa (Sī)                                          | 257       |
| Bāvaribrāhmaṇassa = Bāvāribrāhmaṇasseva (Sī)                                        | 257       |
| $B\bar{i}j\bar{u}pamasutte = B\bar{i}jopamasutte (S\bar{i})$                        | 371       |
| Buddhicariyāya = Buddhacariyāya (Ka)                                                | 80        |
| Bodhimaṇḍe = Bodhipallaṅke (Sī)                                                     | 310       |
| [ Bha ]                                                                             |           |
| Bhattaṁ paccāsīsamānā viharāma = Bhojanaṁ paccāsiṁsamānā                            |           |
| vicarāma (Sī) Bhatim                                                                |           |
| paccāsimsamānā viharāma (S                                                          | Syā) 146  |
| Bhaddaka $\dot{m} = S\bar{a}tthaka\dot{m}$ (Ka)                                     | 210       |
| Bhikkhud $\bar{a}$ yik $\bar{a}$ = Bhikkhud $\bar{a}$ sik $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 311       |
| Bhikkhusatasahassaparivuto = Satasahassabhikkhuparivāro (Sī)                        | 226       |
| $Bh\bar{u}mattharana\dot{m} = Bhummattharana\dot{m} (S\bar{i})$                     | 189       |
| Bhecchatīti = Bhijjissatīti (Syā, Ka)                                               | 42        |
| Bhericārikam = Bherivādakam (Sī)                                                    | 272       |
| [ Ma ]                                                                              |           |
| $Maggaphalapattiy\bar{a} = Maggaphaluppattiy\bar{a} (S\bar{i})$                     | 221       |
| Madditasankhāratāya = Majjitasankhāratāya (Sī)                                      | 279       |
| Manomayajjhānalābhī = Manomayañāṇalābhī ( $S\bar{\imath}$ )                         | 169       |
| Mahākāloti = Mahākāļoti (Sī)                                                        | 109       |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ma ]                                                                                                                      |           |
| Mahākāļakaṇṇim = Mahākālakaṇṇim (Sī, Ka)                                                                                    | 317       |
| Mahāgāmam = Mahāvāpim (Sī, Syā)                                                                                             | 313       |
| $Mah\bar{a}devalatthero = Mah\bar{a}devatthero (S\bar{i}) Mah\bar{a}devilatthero (Ka)$                                      | 157       |
| Mahāvihāre nivāsīnam = Mahāvihārādhivāsīnam (Sī)                                                                            |           |
| Mahāvihāravāsīnam (Syā)                                                                                                     | 2         |
| Mahāsālakule = Mahābhogakule (Sī)                                                                                           | 154       |
| Mānamhi naṭṭhā = Manaṁ vatamhi naṭṭhā (Sī)                                                                                  |           |
| Ahañcamhi naṭṭhā (Syā)                                                                                                      | 265       |
| $M\bar{a}l\bar{a}gulasadisa\dot{m} = M\bar{a}l\bar{a}gulasadisa\dot{m}$ (Sī)                                                | 187       |
| Migavatthāya = Migavadhāya (Ka)                                                                                             | 299       |
| Milakkhatissatthero = Mālakatissatthero (Syā, Ka)                                                                           | 27        |
| Mukhasāsanam = Sukhasāsanam (Ka)                                                                                            | 327       |
| Mukhullokikāti = Mukhullokakāti (Sī) Mukholokakāti (Syā)                                                                    | 47        |
| $Muccat\bar{u}$ "ti = $Mucc\bar{a}ti$ ( $S\bar{\imath}$ )                                                                   | 29, 30    |
| $Mudhappasanno = Muddhappasanno (S\bar{i})$                                                                                 | 391       |
| Muļhakarañño = Cūļakarañño (Sī) Malarañño (Syā)                                                                             | 257       |
| Mett $\bar{a}$ cittanti = Metta $\dot{m}$ cittanti (S $\bar{\imath}$ ) Mettacittanti (Sy $\bar{a}$ )                        | 53        |
| Mokkhagamanamagge = Saggamokkhagamanamaggo (Ka)                                                                             | 372       |
| [ Ya ]                                                                                                                      |           |
| Yathānusandhikam ghaṭetvā = Yathānusandhim gahetvā $(S\bar{\imath})$                                                        | 144       |
| Yamunāya ca = Nammadāya ca (Sī)                                                                                             | 18        |
| Yassā vā tassā vā tumhe = Yassatthāya vā tumhepi (Ka)                                                                       | 17        |
| $Y\bar{a}$ y $\bar{a}$ diṭṭhi, tass $\bar{a}$ tass $\bar{a}$ anur $\bar{u}$ pa $\dot{m}$ = $Y\bar{a}$ aya $\dot{m}$ diṭṭhi, |           |
| tassā anurūpam (Sī)                                                                                                         | 370       |
| [ Ra ]                                                                                                                      |           |
| $R\bar{a}jar\bar{a}jo = R\bar{a}j\bar{a}tir\bar{a}j\bar{a}$ (Ka)                                                            | 86        |
| $R\bar{a}j\bar{a}na\dot{m}$ te = $R\bar{a}jadande$ (Ka)                                                                     | 284       |
| Rohiņīnadītīre = Rohaņīnadītīre (Ka)                                                                                        | 242       |

| Nānāpāṭhā                                                                                       | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ La ]                                                                                          |           |
| Lagetv $\bar{a}$ = Laketv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ ) Laggetv $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )            | 299       |
| [ Va ]                                                                                          |           |
| Vaṅgapatte = Vatthayuge (Syā, Ka)                                                               | 107       |
| Vacanasampațiggahe = Vacanasampațicchane (Sī, Syā)                                              | 3         |
| $Vassasatthikatther\bar{a} = Vassasatikatther\bar{a} (S\bar{i})$                                | 249       |
| Vassasaṭṭhikatthero viya = Vassasatikathero viya (Sī)                                           | 113       |
| Vassasaṭṭhikatther $\bar{a}$ viya = Vassasatikatther $\bar{a}$ viya (S $\bar{\imath}$ )         | 174       |
| $Vassasatthikattherasadis\bar{a} = Vassasatikattherasadis\bar{a} (S\bar{\imath})$               | 159       |
| Vākkaraṇaṁ vuccati vacanakiriyā,                                                                |           |
| madhuravacanānanti attho = Vākkaraņam vuccati vacana                                            | ṁ,        |
| kalyāṇavākkaraṇaṁ madhu                                                                         | ra-       |
| vacananti attho (Ka)                                                                            | 185       |
| Vāṇijakammaṁ = Vaṇijjakammaṁ (Sī)                                                               | 294       |
| Vidhamitvā = Viddhamsetvā (Ka)                                                                  | 404       |
| Vidhānena = Vivāhena (Ka)                                                                       | 328       |
| Vinayadharānam = Vinayadhārīnam (Ka)                                                            | 275       |
| Vinivețheti = Vinivațțeti (Sī)                                                                  | 353       |
| Vipassanādhurañca = Vāsadhurañca (Sī)                                                           | 242       |
| Vipassanādhure ca = $V\bar{a}s\bar{a}dhure$ ca $(S\bar{i})$                                     | 381       |
| Vipassanādhuram = Vāsadhuranca (Sī, Syā)                                                        | 28        |
| Vivaṭacchadassa = Vivattacchaddassa (Sī)                                                        | 335       |
| Vissakammam = Vissukammam (Syā) Visukammam (Ka)                                                 | 98        |
| Vissāsakānam = Vissāsikānam (Sī, Syā)                                                           | 307       |
| $Visibbesu\dot{m} = Visivesu\dot{m} (S\bar{\imath})$                                            | 341       |
| $V\bar{i}$ riyasamathayojanatth $\bar{a}$ ya = $V\bar{i}$ riyasamatayojanatth $\bar{a}$ ya (Ka) | 185       |
| Vutto $c\bar{u}$ ļapanthakam = Vutte bālapanthakam (Sī)                                         | 169       |
| [ Sa ]                                                                                          |           |
| Samgharitv $\bar{a}$ = Samharitv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                       | 130       |
| Samsīdāpessatī''ti = Samsumbhissatīti (Ka)                                                      | 30        |
| Sakyarājakule = Sakkarājakule (Syā)                                                             | 302       |

| Nānāpāṭhā                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                                                  |           |
| Sakalikāpi = Sakkhalikāpi (Ka)                                          | 355       |
| Sakkā kātun''ti āha = Sakkā karotūti āhamsu $(S\bar{\imath})$           | 333       |
| Saccakāro = Paccayo (Syā, Ka, Sam-Ṭṭha 2. 169 piṭṭhe ca)                |           |
| Ţīkā pana passitabbā.                                                   | 129       |
| Sañcayo = Sañjayo (Sī, Syā)                                             | 122, 123  |
| Sañjāna = Sañjānātha (Ka)                                               | 398       |
| Saññattim = Paññattim (Ka)                                              | 291       |
| Saññāṇabhūtā = Paññāṇabhūtā (Sī)                                        | 377       |
| Satthalūkhaṁ = Vatthalūkhaṁ (Ka)                                        | 256       |
| Saṇṭhātuṁ = Sandhāretuṁ (Ka)                                            | 258, 398  |
| Satti $\dot{m}$ = Satthi $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                       | 296       |
| Sanarāmaralokagarum = Sanarāmaralokagurum (Sī, Syā)                     | 1         |
| Santake = Santike $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                               | 257       |
| Santharaṇapūjaṁ = Santharapūjañca (Syā)                                 | 365       |
| Sandacchāyam = Saṇḍacchāyam (Syā) Sītacchāyam (Ka)                      | 299       |
| Sandhāya bhikkhāya gatānam = Sandhāya payātānam (Sī)                    |           |
| Sandhāya sanupayātānaṁ (Syā)                                            | 197       |
| Sannipatitā devasamgh $\bar{a}$ = Sannipatito devasamgho (S $\bar{i}$ ) | 71        |
| Sanimittā = Subhanimittā (Syā, Ka)                                      | 25        |
| Sabbaññutaṁ = Sabbaññutaññāṇaṁ (Sī)                                     | 236       |
| Sabbatthakameva dāpesi = Sabbatthakam pasesi (Ka)                       | 316       |
| Sabbadukkham = Kāmasukham (Sī, Syā, Ka)                                 | 266       |
| Sabbabuddha = Sabbaññubuddha (Sī, Ka)                                   | 393       |
| Sabbasaṅgāhakavasena = Sabbasaṅgāhikavasena (Sī)                        | 407       |
| Sabbūpakārañca = Sabbasakkārañca (Sī)                                   | 316       |
| Samaṇamuṇḍikāputto = Samaṇamaṇḍikāputto (Sī)                            | 8         |
| Samāgataṭṭhāne = Samāgamaṭṭhāne (Syā, Ka)                               | 372       |
| Sampādayissāmi = Sampāyissāmi (Sī)                                      | 230       |
| Sammāvodāpanalakkhaņo = Sammāvodānalakkhaņo (Syā, Ka)                   | 403       |
| Sarīrasampattim = Sarīranipphattim (Sī)                                 | 117, 293  |

| Nānāpāṭhā Pi                                                  | tṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| [ Sa ]                                                        |         |
| Savanaraso = Assavaraso (Sī)                                  | 20      |
| Saheva = Sabbe (Sy $\bar{a}$ , Ka)                            | 333     |
| Sahoḍḍhaṁ = Sahodhaṁ (Syā)                                    | 284     |
| Sāṇim = Sāṇiyam (Syā) Sāṇiyā (Ka)                             | 172     |
| Sādarena = $\bar{A}$ darena (Sī)                              | 254     |
| Sādhukīļitam = Sādhukīļikam (Sī)                              | 137     |
| $S\bar{a}dheti = S\bar{a}reti (S\bar{i})$                     | 11      |
| Sikkhāmattampi = Sikkhāpadamattampi ( $S\bar{\imath}$ )       | 281     |
| Siṅgālakamātā = Sigālakamātā (Sī)                             | 293     |
| Sinerupāde = Sinerupapāte ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )        | 105     |
| Sinerum mattham = Sinerumatthakam (Syā) Sinerum matthakam (Ka | 130     |
| Sivathikadassanam = Sīvathikāya dassanam (Sī, Syā)            | 27      |
| Siveyyakam = Sīveyyakam (Sī)                                  | 307     |
| Suggahito = Sukathito (Ka)                                    | 189     |
| Succhavi = Sacchavi ( $S\bar{i}$ )                            | 349     |
| Sujātā nāma seniyadhītā = Sujātā senānī dhītā (Sī)            | 309     |
| Sutavittako = Sutacittako (Sī, Syā)                           | 246     |
| Suttattaye = Suttantanaye (Syā, Ka)                           | 353     |
| Suddhodano nāma rājā = Suddhodanamahārājā nāma (Sī, Syā)      | 120     |
| Sudhāmuṇḍakavāsī = Paṇamugāmaṇḍitavāsī (Ka)                   | 19      |
| Surattadupaṭṭaṁ = Rattadupaṭṭaṁ (Sī)                          | 50      |
| Suvaṇṇabhiṅgāraṁ = Suvaṇṇabhiṅkāraṁ (Sī)                      | 135     |
| Susamiddho = Suṭṭhubhūti vā samiddho (Sī) Subhūtiyā           |         |
| samiddho (Syā)                                                | 173     |
| Susumāragirinagare = Sumsumāragirinagare (Sī, Syā)            |         |
| Samsumāragirinagare (Ka)                                      | 307     |
| Sūpaṭṭhitā = Suppatiṭṭhitā (Ka)                               | 405     |
| Sūrambaṭṭho = Surabandho (Syā, Ka)                            | 305     |
| Sūrambaṭṭhotissa = Surabandhotissa (Ka)                       | 305     |

| Nānāpāṭhā                                             | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                                |           |
| Senānigame seniyakuṭumbikassa = Senānī nigame senānī  |           |
| kuṭambikassa (Sī)                                     | 309       |
| Sobhananāmassa = Sobhanassa nāma (Sī)                 | 226       |
| [ Ha ]                                                |           |
| Hadayasokam = Hadayasosam (Sī, Syā)                   | 273       |
| Haritūpalittāya = Haritupattāya (Sī)                  | 183       |
| Hatthakacchapakam = Hatthakacchāpakam (Syā)           |           |
| Hatthakucapakam (Ka)                                  | 210       |
| Hāraṇakammam = Hārakammam (Syā) Māritakammam (Ka)     | 284       |
| Hārema = Hāretha (Syā) Mārema (Ka)                    | 284       |
| Himavantappadese = Himavantapasse $(S\bar{i})$        | 100       |
| Hirottappavivajjitānam = Hirottappavissajjitānam (Ka) | 317       |
| Hetthimatale = Hetthā samatale (Ka)                   | 183       |